
Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

234 
 

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS 
ASWAJA DI MADRASAH ALIYAH 

Miftahur Rohman 
Universitas Lampung 

miftahurrohman@fk.unila.ac.id  
 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh belum adanya rumusan baku terkait implementasi pendidikan 
karakter di madrasah. Maka dari itu, penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan manajemen strategik 
kepala madrasah dalam menanamkan nilai-nilai pendidikan karakter berbasis nilai-nilai aswaja di MA Roudlotul 
Huda yang terdiri dari formulasi, implementasi, dan evaluasi strategi. Dengan purposive sampling peneliti 
memilih informan terdiri dari pimpinan madrasah dan beberapa guru. Penelitian ini menggunakan metode 
penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Metode pengumpulan data melalui observasi, wawancara 
mendalam, serta dokumentasi yang dianalisis melalui reduksi data, penyajian data, verifikasi data, dan 
penarikan kesimpulan. Kabsahan data penulis gunakan 4 uji: kredibilitas, transferabilitas, dependabilitas, dan 
konfirmabilitias.  Dengan menggunakan teori-teori manajemen strategi dan pendidikan karakter, penelitian ini 
menemukan fakta strategi kepala madrasah dalam menananmkan nilai-nilai pendidikan karakter terdiri dari 
penanaman nilai-nilai pendidikan karakter di madrasah diawali dengan menetapkan tujuan, budgeting, serta 
alokasi SDM; implementasi dilakukan dalam kegiatan pembelajaran Al-Qur’an Hadis, SKI, dan Fikih serta dalam 
kegiatan kesiswaan keagamaan, kesenian Islam, dan kebudayaan; dan evaluasi meliputi penilaian konteks, 
penilaian masukan, penilaian proses, dan penilaian produk. 

Kata Kunci: Implementasi, Pendidikan Karakter, Aswaja, Madrasah. 

ABSTRACT 

This study was motivated by the lack of standard formulations regarding the implementation of character 
education in madrasahs. Therefore, this study aims to describe the strategic management of madrasah principals 
in instilling character education values based on Aswaja values at MA Roudlotul Huda, consisting of the 
formulation, implementation, and evaluation of strategies. Using purposive sampling, the researcher selected 
informants consisting of madrasah leaders and several teachers. This study employs a qualitative research method 
with a case study approach. Data collection methods include observation, in-depth interviews, and documentation, 
which are analyzed through data reduction, data presentation, data verification, and conclusion drawing. The 
validity of the data was assessed using four tests: credibility, transferability, dependability, and confirmability. 
Using theories of strategic management and character education, this study found that the principal's strategy for 
instilling character education values consists of the following: the implementation of character education values at 
the madrasah begins with setting objectives, budgeting, and allocating human resources; implementation is carried 
out in Al-Qur'an Hadith, SKI, and Fiqh learning activities as well as in religious student activities, Islamic arts, and 
culture; and evaluation includes context assessment, input assessment, process assessment, and product 
assessment. 

Keywords: Implementation, Character Education, Aswaja, Madrasah. 

 

Pendahuluan 

Banyak sekolah belum memiliki strategi yang jelas dan sistematis dalam merancang 
serta menjalankan program pendidikan karakter. Beberapa sekolah hanya mengandalkan 
kebijakan umum tanpa adanya langkah-langkah strategis yang terukur untuk memastikan 
efektivitas pelaksanaannya. Selain itu, kurangnya koordinasi antara pemangku kepentingan, 

mailto:miftahurrohman@fk.unila.ac.id


Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

235 
 

seperti kepala sekolah, guru, dan komite sekolah, sering kali menyebabkan 
ketidaksepahaman dalam penerapan strategi pendidikan karakter. Tidak adanya evaluasi 
yang komprehensif serta sistem monitoring yang berkelanjutan juga menyebabkan program 
pendidikan karakter berjalan tanpa arah yang jelas, sehingga hasilnya sulit diukur secara 
konkret. Manajemen strategi menjadi salah satu pendekatan yang dapat digunakan untuk 
memastikan implementasi pendidikan karakter berjalan secara efektif dan berkelanjutan. 
Strategi yang tepat dalam perencanaan, pelaksanaan, serta evaluasi pendidikan karakter 
sangat diperlukan agar nilai-nilai yang diharapkan dapat tertanam dengan baik dalam diri 
peserta didik. 

Manajemen strategi diawali dengan penyusunan strategi dapat dilakukan tiga tahap, 
yaitu diagnosis,  perencanaan dan penyusunan dokumen rencana. Tahap diagnosis dimulai 
dengan pengumpulan berbagai informasi perencanaan sebagai bahan kajian. Kajian 
lingkungan internal bertujuan untuk memahami kekuatan (strength) dan kelemahan 
(weakness) dalam pengelolaan organisasi. Sedangkan kajian lingkungan eksternal bertujuan 
untuk mengungkap peluang (opportunities) dan tantangan (threat).1 Tahap perencanaan 
dimulai dengan visi dan misi. Visi (vision) merupakan gambaran (wawasan)  tentang keadaan 
yang diinginkan di masa depan. Sedangkan misi (mission) ditetapkan dengan 
mempertimbangkan rumusan penugasan (yang merupakan tuntutan tugas di luar dan 
keinginan dari dalam) yang berkaitan dengan masa depan dan situasi yang dihadapi saat ini. 
Strategi pengembangan dirumuskan berdasarkan misi yang diemban dan dalam rangka 
menghadapi isu utama (isu strategi). Urutan strategi pengembangan harus disusun dengan 
isu-isu utama.2 Dalam perencanaan, yang sangat perlu diperhatikan yakni tahap diagnosis 
dimulai dengan mengumpulkan informasi, kemudian melakukan analisis lingkungan internal 
dan eksternal menggunakan analisis SWOT (Kekuatan/Strength, Kelemahan/ Weakness, 
Peluang/Opportunities, Tantangan/Threat).  

Penggunaan manajemen strategi di sekolah ini dapat digunakan dalam implementasi 
pendidikan karakter. Penerapan manajemen strategi dalam pendidikan karakter mencakup 
analisis lingkungan internal dan eksternal, formulasi strategi, implementasi kebijakan, serta 
evaluasi dampak dari program yang diterapkan. Tantangan dalam implementasi pendidikan 
karakter antara lain kurangnya pemahaman dan keterlibatan seluruh pemangku 
kepentingan, keterbatasan sumber daya, serta kurangnya sinergi antara sekolah, keluarga, 
dan masyarakat dalam mendukung penguatan karakter peserta didik. Oleh karena itu, 
penelitian ini bertujuan untuk menganalisis manajemen strategi yang diterapkan dalam 
implementasi pendidikan karakter, mengidentifikasi faktor-faktor pendukung dan 
penghambat, serta merumuskan model strategi yang efektif guna memperkuat pendidikan 
karakter di lingkungan pendidikan. 

Pendidikan karakter yang merupakan suatu proses pendidikan yang melibatkan tiga 
aspek penting: kognitif, afektif, dan psikomotorik dapat dilakukan melalui proses 
pembiasaan nilai-nilai kebajikan dalam kehidupan sehari-hari, tanpa harus diajarkan secara 

 
1 Rahmat Nurcahyo et al., “Strategic Formulation of a Higher Education Institution Using Balance Scorecard,” in 

2018 4th International Conference on Science and Technology (ICST) (IEEE, 2018), 1–6. 
2 Fred R. David, Strategic Management: Concepts and Cases: A Competitive Advantage Approach (South 

Carolina: Pearson, 2017), h. 72-80. 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

236 
 

formal. Menurut beberapa peneliti, pendidikan karakter yang efektif bukan hanya sekadar 
mengandalkan aspek pengetahuan, tetapi juga harus menyentuh perasaan dan aspek 
perilaku. Hal ini penting karena pendidikan karakter berkaitan dengan penguatan nilai-nilai 
moral yang tercermin dalam tindakan nyata.3 

Sebagai pimpinan lembaga pendidikan, kepala sekolah memainkan peran yang 
cukup penting dalam mengimplementasikan pendidikan karakter. Hal ini disebabkan karena 
kepala sekolah merupakan sosok pimpinan yang bertanggung jawab penuh terhadap semua 
kegiatan pendidikan yang dijalankan di institusi pendidikan yang dipimpinnya.4 Sehingga, 
kepala sekolah hendaknya dapat mendesain, merencanakan, mengelola, dan mengontrol 
elemen-elemen sekolah yang mendukung aktifitas pendidikan. Untuk itu, dalam ikhtiar 
mengembangkan nilai-nilai pendidikan karakter secara sukses di lembaga pendidikan, 
kepala sekolah memiliki peran yang cukup vital dan strategis. Kepala sekolah mesti 
bertanggung jawab dalam persemaian nilai-nilai pendidikan karakter tersebut. Bentuk 
tanggung jawab serta upaya-upaya dalam menggapai keberhasilan tersebut dapat dilihat 
dari program-program yang dibuat, realisasi program, maupun evaluasi yang dilakukan 
terkait upaya internalisasi nilai-nilai karakterisme.5 

Berdasarkan fenomena yang terjadi, terdapat beberapa permasalahan utama dalam 
implementasi pendidikan karakter, seperti kurangnya efektivitas program pendidikan 
karakter, banyak sekolah belum mampu menerapkan pendidikan karakter secara optimal, 
sehingga nilai-nilai moral dan etika belum tertanam secara mendalam dalam diri peserta 
didik. Kemudian tidak adanya sistem evaluasi yang terstruktur serta kurangnya monitoring 
dan evaluasi yang komprehensif mengakibatkan efektivitas pendidikan karakter sulit diukur 
dan ditingkatkan. Minimnya keterlibatan pemangku kepentingan antara sekolah, keluarga, 
dan masyarakat masih lemah, sehingga pendidikan karakter tidak dapat berjalan secara 
berkesinambungan di berbagai lingkungan peserta didik. 

Madrasah Aliyah (MA) Roudlotul Huda sebagai lembaga pendidikan Islam memiliki 
peran sentral dalam pembentukan karakter dan penguatan akhlak para santri. Sebagai 
lembaga yang tidak hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 
moral dan kebajikan, pondok pesantren menjadi tempat yang sangat relevan dalam 
membentuk generasi masa depan yang memiliki integritas dan kepedulian terhadap nilai-
nilai agama dan kemanusiaan, serta karakter yang merujuk pada nilai-nilai intrinsik yang ada 

 
3  Syarif Maulidin, et al., "Quality Management in Improving Competitiveness in the Digital Era at 

Madrasa," Journal of Advanced Islamic Educational Management 4, no. 1 (2024): 57-70. 

http://doi.org/10.24042/jaiem.v4i1.22594 
4 Eddy S Ng and Greg J Sears, “CEO Leadership Styles and the Implementation of Organizational Diversity 

Practices: Moderating Effects of Social Values and Age,” Journal of Business Ethics 105, no. 1 (2012): 41–52. 
5 Jon C Veenis, “Leadership for Linguistically and Culturally Diverse Schools in the Era of Transnationalism,” in 

Multiculturalism and Multilingualism at the Crossroads of School Leadership (New York: Springer, 2020), 3–

14. 

http://doi.org/10.24042/jaiem.v4i1.22594


Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

237 
 

dalam diri seseorang yang tercermin dalam perilaku, sikap, dan tindakan sehari-hari, yang 
dipengaruhi oleh aspek akhlak, moral, dan norma-norma sosial.6 

Madrasah Aliyah (MA) Roudlotul Huda Purwosari Padang Ratu Lampung Tengah 
merupakan institusi pendidikan Islam yang cukup berhasil dalam mengimplementasikan 
nilai-nilai pendidikan karakter. Peserta didik MA Roudlotul Huda yang notabenenya juga 
mengenyam pendidikan di Pondok Pesantren Roudlotus Sholihin mempunya karakter 
religius dan senantiasa memegang teguh ajaran Islam moderat. Berdasarkan hasil pra-
penelitian yang peneliti lakukan di sejumlah madrasah tersebut, kepala madrasah memiliki 
jiwa kepemimpinan yang cukup baik dalam mengimplementasikan pendidikan karakter. Hal 
ini dibuktikan dengan harmoni sosial yang ada di sekolah-sekolah tersebut. Meskipun 
banyak ditemukan perbedaan suku dan asal daerah, baik siswa maupun alumninya memiliki 
jalinan silaturahim yang cukup baik.7 Hal ini sangat kontras dengan lingkungan eksternal 
lembaga pendidikan tersebut. Jika menilik ke belakang, lingkungan eksternal masyarakat 
tetap ditemui sejumlah kasus kekerasan yang mencerminkan memudarnya nilai-nilai 
karakter, seperti kerusuhan yang terjadi di kampung Tanjung Harapan, Padang Ratu, 
Lampung Tengah pada November 2014 yang notabenenya cukup dekat dengan lokasi MA 
Roudlotul Sholihin.8 Atas dasar fakta inilah sejumlah lembaga pendidikan tersebut 
memainkan peran yang cukup penting sebagai agen perdamaian dengan menyemaikan 
nilai-nilai pendidikan karakter dengan menghargai keragaman seperti yang tertuang dalam 
QS. al-Hujrāt ayat 13 dan QS. ar-Rūm ayat 22. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini bersifat kualitatif dan menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif 
yang bertujuan untuk memahami, menganalisis, dan mengeksplorasi bagaimana 
manajemen strategi implementasi nilai-nilai pendidikan karakter di MA Roudlotul Huda 
dilakukan.9 Pada dasarnya dalam penelitian kualitatif, identitas peneliti dan objek yang 
diteliti dapat mempengaruhi proses penelitian, karena keduanya berada dalam ruang yang 
sama.10 Oleh sebab itu, peneliti berposisi sebagai instrumen kunci (key instrument) 
penelitian.11  Keterlibatan peneliti dengan objek yang diteliti merupakan salah satu ciri 
metode penelitian kualitatif. Sebab, peneliti berkedudukan sebagai instrumen kunci (key 
instrument) dalam metode penelitian kualitatif mempunyai dua kemampuan sebagai 
penunjang profesionalisme sebagai peneliti, yaitu pengetahuan yang memadai mengenai 
teknik-teknik penelitian dan memperhatikan aspek kode etik dalam melakukan penelitian.12 

 
6 Wakib Kurniawan, Syarif Maulidin, and Miftahur Rohman, "Implementasi Manajemen Pendidikan Berbasis 

Total Quality Manajemen," Cakrawala: Jurnal Kajian Studi Manajemen Pendidikan Islam dan studi sosial 8, no. 

1 (2024): 36-53. https://doi.org/10.33507/cakrawala.v8i1.1924 
7 Pra-observasi di lokasi penelitian di MAS Roudlotul Huda 20 Februari 2025 
8 Desi Mediawati, “Konflik Antar Etnis Dan Upaya Penyelesaian Hukumnya,” Khazanah Hukum 1, no. 1 (2019): 

36–49, https://doi.org/10.15575/kh.v1i1.7134. 
9 Melvyn Julian, “The Practice of Qualitative Research,” Qualitative Research in Organizations and 

Management: An International Journal 12, no. 3 (2018): 247–48, https://doi.org/10.1108/QROM-09-2016-1416. 
10 Theophilus Azungah, “Challenges in Accessing Research Sites in Ghana: A Research Note,” Qualitative 

Research in Organizations and Management: An International Journal 14, no. 4 (2019): 410–27, 

https://doi.org/10.1108/QROM-07-2018-1671. 
11 Aaron Cooley, “Qualitative Research in Education: The Origins, Debates, and Politics of Creating Knowledge,” 

Educational Studies 49, no. 3 (2013): 247–62, https://doi.org/10.1080/00131946.2013.783834. 
12 David Jary and Julia Jary, Harper Collins Dictionary of Sociology (Glosgow: Harper Perennial, 1991). 

https://doi.org/10.33507/cakrawala.v8i1.1924


Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

238 
 

Sebab, dalam penelitian ilmu sosial, etika penelitian memiliki akar tradisi yang kuat yang 
harus tetap dijaga, seperti menyembunyikan identitas narasumber (informan) dan privasi 
pihak-pihak yang terlibat dalam penelitian. Sumber data penelitian merupakan suatu objek 
dari mana data tersebut didapatkan. Penelitian ini melibatkan berbagai informan 
(narasumber) secara langsung maupun tidak langsung. Keterlibatan informan-informan 
tersebut sebagai sumber data penelitian. Penelitian ini menggunakan dua jenis sumber data, 
yaitu sumber data primer dan skunder. Sumber data primer ialah sumber data yang 
bersumber dari fakta di lapangan yang masih bersifat mentah dan membutuhkan analisis 
lebih lanjut. Sumber data primer merupakan sejumlah sumber data utama yang berkaitan 
langsung dengan tema penelitian mengenai strategi kepemimpinan kepala sekolah dalam 
mengembangkan nilai-nilai pendidikan karakter di madrasah. Sumber utama penelitian ini 
yakni para informan yang memberikan data secara langsung kepada peneliti melalui 
wawancara mendalam (In-Depth Interview).  

Setelah data terkumpul, terekam dan tertranskrip dengan baik, langkah selanjutnya 
melakukan analisis data secara tematik yang bertujuan untuk melihat keseluruhan data dan 
mengidentifikasi isu dan ide pokok yang sama. Analisis data bertujuan untuk menafsirkan 
data atau informasi yang diperoleh melalui serangkaian observasi (pengamatan), 
wawancara mendalam (in-depth interview), serta dokumentasi. Analisis juga dilakukan untuk 
mengkategorisasi data atau informasi dengan mengacu pada tujuan, kerangka konseptual 
penelitian, pertanyaan riset sebagai panduan (guidelines). Untuk menganalisis hasil 
wawancara mendalam, misalnya, dilakukan dengan cara membuat kategori tematis, 
sebagaiman tema-tema dalam isntrumen wawancara. Jawaban yang sama dikelompokkan 
pada kategori yang sama. Dengan demikian, akan diperoleh perspektif yang sama dan yang 
berbeda antara satu narasumber dengan narasumber yang lain. Dalam penyajian hasil studi, 
beberapa pernyataan narasumber dapat dikutip untuk mempertegas analisis. Analisis data 
pada akhirnya bertujuan untuk mengetahui strategi yang digunakan oleh kepala sekolah 
dalam mengembangkan nilai-nilai pendidikan karakter di madrasah yang dipimpinnya.  

Hasil dan Pembahasan 

Formulasi Strategi Penanaman Nilai-nilai Pendidikan karakter berbasis aswaja  

Berdasarkan temuan di lapangan dapat digarisbawahi penanaman nilai-nilai 
pendidikan karakter berbasis aswaja  belum secara khusus dijadikan program pendidikan, 
namun implementasi nilai-nilai pendidikan karakter berbasis aswaja  tersebut dijadikan spirit 
serta pendekatan dalam beberapa program pendidikan yang dijalankan. Di sejumlah 
lembaga pendidikan tersebut, penulis dapati formulasi strategi penanaman nilai-nilai 
pendidikan karakter berbasis aswaja  diawali dari analisis faktor eksternal dan internal. 

Analisis Faktor Eksternal 

Semua kepala sekolah sepakat bahwa ancaman disintegrasi akibat konflik sosial yang 
pernah meletus di Lampung Tengah menjadi faktor yang diperhatikan. Akan tetapi kepala 
sekolah memiliki persepsi yang beragam terkait akar meletusnya konflik sosial tersebut. 
Persepsi tersebut tentu bukan berasal dari data penelitian, melainkan dari pengalaman serta 
analisa kepala sekolah mengenai konflik yang pernah mencuat. Mereka berpendapat jika 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

239 
 

seseorang taat terhadap ajaran agamanya tentu tidak akan berusaha mencederai orang lain 
dengan saling berkonflik. Konflik sosial yang pernah meletup tidak hanya diakibatkan satu 
faktor belaka, melainkan diakibatkan beragam faktor yang melatarbelakangi, seperti faktor 
sosial-ekonomi−selain faktor agama tentunya. Ketimpangan perekonomian yang terjadi di 
beberapa kalangan akar rumput turut menjadi pemantik menguatnya sekat-sekat 
primordialisme sehingga mengabaikan nilai-nilai kemanusiaan.  

Selain faktor konflik sosial di atas, faktor eksternal yang tidak luput menjadi 
perhatian sejumlah kepala sekolah tersebut adalah komposisi masyarakat kabupaten 
Lampung Tengah yang multikultural, baik etnis maupun agama. Menurut semua kepala 
sekolah, konflik komunal yang pernah meletus terjalin berkelindan dengan keragaman yang 
tidak dikelola dengan bijak. Untuk itu, lembaga pendidikan juga turut andil dalam mengelola 
dan menjaga keragaman di masyarakat. Dengan harapan keragaman yang ada bukan 
menjadi sebab perpecahan, tetapi menjadi dasar untuk saling mengasihi satu sama lain di 
antara warga yang berbeda.  

Berdasarkan analisis data di lapangan, dapat penulis simpulkan bahwa keragaman 
masyarakat eksternal sekolah yang memiliki sejarah konflik sosial menjadi peluang dan 
tantangan bagi madrasah dan sekolah dalam menanamkan nilai-nilai pendidikan 

Analisis Faktor Internal 

Setelah mengidentifikasi faktor lingkungan eksternal, kepala madrasah maupun 
kepala sekolah perlu memperhatikan faktor internal yang dimiliki oleh masing-masing 
madrasah dan sekolah guna memutuskan strategi mana yang sesuai dalam penanaman 
nilai-nilai pendidikan karakter berbasis aswaja  yang akan diterapkan. Identifikasi faktor 
internal di setiap sekolah maupun madrasah tersebut bisa saja berbeda ataupun sama, 
tergantung dari sumber daya serta karakteristik pendidikan yang dimiliki oleh masing-
masing sekolah dan madrasah.  

Di antara faktor internal tersebut adalah diversitas peserta didik yang menjadi 
sumber daya utama sekolah. Peserta didik merupakan aset yang paling berharga bagi 
sebuah lembaga pendidikan. Karakteristik peserta didik sangat berpengaruh terhadap mutu 
pembelajaran yang dijalankan. Semakin berkualitas peserta didiknya, maka semakin bagus 
lembaga pendidikannya, begitupun sebaliknya. 

Analisis internal yang dilakukan belum dilakukan secara komprehensif, karena tidak 
menghitung secara detil mengenai keberagaman peserta didik. Selama ini madrasah dan 
sekolah hanya memperkirakan prosentase etnis peserta didik tanpa menghitungnya secara 
pasti. Maka dari itu, analisis internal sebagaimana argumen David belum sepenuhnya 
dilakukan.13 Menurut David, analisis internal seharusnya dilakukan secara komprehensif 
guna melihat kekuatan (strengths) dan kelemahan (weaknesses). Maka dari itu, jika 
manajemen madrasah dan sekolah belum memetakan dengan pasti keragaman peserta 
didiknya, maka penentuan strategi yang akan digunakan dalam menanamkan nilai-nilai 
pendidikan karakter berbasis aswaja  bisa menjadi kurang efektif. 

 
13 Fred David and Forest R David, Strategic Management: A Competitive Advantage Approach, Concepts and 

Cases (Florence: Pearson–Prentice Hall Florence, 2016), h. 180-181. 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

240 
 

Selanjutnya, SDM guru juga menjadi faktor berhasil atau tidaknnya dalam 
mengimplementasikan program. Semakin baik SDM guru yang dimiliki oleh sekolah 
ditambah dengan fasilitas pendidikan yang mendukung akan semakin memudahkan sekolah 
dalam mengimplementasikan program, begitupun sebaliknya.14 Dalam hal ini, lembaga 
pendidikan dengan akreditasi rendah dan memiliki SDM maupun sarana pendidikan yang 
cukup terbatas, akan semakin sedikit program-program pendidikan yang di dalamnya 
terkandung nilai-nilai pendidikan karakter berbasis aswaja . Namun nampaknya madrasah 
dan sekolah dengan akreditasi rendah belum melakukan upaya analisis kelemahan sumber 
daya yang dimiliki. Hal ini terlihat dari minimnya upaya-upaya yang dilakukan manajemen 
sekolah dalam hal meningkatkan kapasitas sumber daya tenaga pendidiknya. Maka dari itu, 
analisis SWOT belum dilakukan dengan baik. Menurut Fred R David, guna mensukseskan 
perencanaan strategi, analisis SWOT tersebut sangat krusial kedudukannya.15 Sebaliknya, 
lembaga pendidikan dengan akreditasi bagus memiliki SDM yang cukup guna membuat 
varian program pendidikan yang mengandung unsur-unsur pendidikan karakter. 

a. Penentuan Program Prioritas  
Karakteristik sekolah ditambah dengan faktor internal dan eksternal yang penulis 

uraikan dalam pembahasan di atas mengakibatkan ke-enam lembaga pendidikan yang 
penulis teliti menitikberatkan program-program berbeda dalam penanaman nilai-nilai 
pendidikan karakter berbasis aswaja . Lembaga pendidikan dengan basic keagamaan yang 
kuat, namun minim sumber daya guru pengampu mata pelajaran ilmu sosial, lebih 
menekankan pada penguatan karakter peserta didik lewat program-program keagamaan 
yang dimiliki, seperti program boarding school dan implementasi kurikulum muatan lokal 
pesantren. 

Selanjutnya, formulasi strategi penanaman nilai-nilai pendidikan multikultural 
dilakukan dengan menganalisis sumber daya peserta didik yang beragam, analisis 
lingkungan masyarakat eksternal yang multikultural dan memiliki sejarah konflik, serta 
analisis sumber daya guru dan fasilitas penunjang pendidikan. Berdasarkan beragam analisis 
ini, ke-enam lembaga pendidikan yang penulis teliti memiliki program-program yang sedikit 
berbeda satu sama lain sebagai ikhtiar sekolah dalam menanamkan nilai-nilai pendidikan 
multikultural kepada segenap peserta didiknya. Penentuan strategi tersebut juga tak lepas 
dari karakteristik masing-masing lembaga pendidikan. 

1. Implementasi Strategi Penanaman Nilai-nilai Pendidikan Karakter di MA Roudlotul 
Huda 

Sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya, lokasi penelitian ini mencakup 
lembaga pendidikan menengah atas dengan kriteria pendidikan berbasis pesantren 
(boarding school). Telaah dokumen kurikulum serta dikuatkan hasil observasi di MA tersebut 
tersebut, sebagian besar tenaga pendidik pengampu mata pelajaran sosial adalah bukan 
lulusan pendidikan sesuai dengan mata pelajaran yang diampunya. Sebagian besar 

 
14 S Nazneen Waseem, R Frooghi, and Sahar Afshan, “Impact of Human Resource Management Practices on 

Teachers’ Performance: A Mediating Role of Monitoring Practices,” Journal of Education and Social Sciences 1, 

no. 2 (2013): 31–55. 
15 David, Strategic Management: Concepts and Cases: A Competitive Advantage Approach, h. 201-202. 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

241 
 

merupakan kader alumni madrasah dengan latar belakang pendidikan dari Tarbiyah dengan 
keahlian Pendidikan Agama Islam. 

Selanjutnya, implementasi nilai-nilai pendidikan karakter berbasis aswaja  di 
lembaga pendidikan berbasis pesantren (boarding school) dilakukan melalui program-
program pendidikan pendidikan, baik dalam pembelajaran maupun dalam kegiatan 
kesiswaan yang terkait dengan program pesantren. Dalam kegiatan kesiswaan nilai-nilai 
pendidikan karakter berbasis aswaja  diimplementasikan ke dalam program ekstrakurikuler 
keagamaan, seperti kesenian Islam, muhadharah, dan program pengabdian kepada 
masyarakat. Sedangkan dalam kegiatan boarding, penanaman nilai-nilai pendidikan 
karakter berbasis aswaja  masuk ke dalam kurikulum tersembunyi (hidden curriculum) 
pembelajaran materi keagamaan (pesantren). Dalam lokus ini, yang dijadikan fokus adalah 
nilai-nilai toleransi dan moderasi dalam beragama. Materi keagamaan (pesantren) di MA 
Roudlotul Huda diberikan di kelas melalui kurikulum muatan lokal pesantren. Secara umum, 
strategi penanaman nilai-nilai pendidikan karakter berbasis aswaja di MA Roudlotul Huda 
diimplementasikan melalui hal-hal berikut: 

a. Menerapkan Kepemimpinan Moderat 
Di antara karakteristik kepemimpinan kepala sekolah di sejumlah lokasi penelitian 

tersebut mencakup: mengimplementasikan kebijakan non-diskriminatif; peran kepala 
sekolah sebagai leader dengan memberikan petunjuk dan pengawasan; meningkatkan 
kemauan tenaga kependidikan, membuka komunikasi dua arah, dan mendelegasikan tugas 
melalui komunikasi dua arah yang berdasarkan pola kepemimpinan kepala sekolah yang 
selalu menekankan pada prinsip musyawarah dalam menentukan program dan kegiatan 
yang dilakukan; dan kepala sekolah sebagai asimilator yang bertujuan untuk mengasimilasi 
perbedaan melalui praktik perayaan keragaman, multikulturalisme, dan heterogenitas. 

Salah satu bentuk kebijakan kepala sekolah yang penulis temukan adalah dalam 
menyusun komposisi kelas memperhatikan karakterisik maupun keragaman etnis peserta 
didik. Hal ini bertujuan guna memudahkan mereka dalam proses asimiliasi dan akulturasi 
budaya antar-sesama. Karakteristik yang coba dibangun tersebut setidaknya telah 
mengedepankan sejumlah karakteristik yang mencakup belajar hidup dalam perbedaan, 
saling menghargai dan memahami, saling percaya dan mengedepankan pemikiran terbuka, 
apresiasi dan interdependensi, serta resolusi konflik dan rekonsiliasi nir-kekerasan yang 
berpijak pada nilai-nilai pendidikan multikultural. Menurut Baidhawy, nilai-nilai pendidikan 
multikultural dalam lembaga pendidikan Islam setidaknya mencakup 17 nilai, yaitu: tauhīd 
(keesaan Tuhan), ummah (hidup bersama), musāwah (persamaan), raḥmah (saling 
mengasihi),  amanāh (kejujuran), tafāhum (saling pengertian), ta’āruf (ko-eksistensi), 
tasāmuḥ (toleransi), takrīm (saling menghormati), ḥusnuẓẓan (berpikir positif), ‘afw (pemaaf), 
sulḥ (rekonsiliasi), fastabiqul khairāt (berlomba dalam kebaikan), iṣlāḥ (resolusi konflik), lain 
(non-kekerasan), ṣilāh/salām (perdamaian), dan ‘adl (keadilan).16 

Maka berdasarkan penelitian yang penulis lakukan, dapat ditarik kepemimpinan 
kepala madrasah tersebut sejalan dengan prinsip kepemimpinan moderat yang dimaknai 

 
16 Zakiyuddin Baidhawy, “Building Harmony and Peace Through Multiculturalist Theology‐based Religious 

Education: An Alternative for Contemporary Indonesia,” British Journal of Religious Education 29, no. 1 (2007): 

15–30, https://doi.org/10.1080/01416200601037478. 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

242 
 

sebagai upaya kepala madrasah menerapkan kebijakan, peraturan, dan inisiatif-inisiatif yang 
mendorong budaya multikultural yang bukan terbatas pada dokumen tertulis semata, 
namun juga meliputi penegakan aturan-aturan. Hal ini sejalan dengan apa yang ditulis oleh 
Gardiner dkk dalam hasil penelitiannya.17 Kepemimpinan moderat ini memerlukan peran 
kepemimpinan kepala madrasah yang berkarakter dan memiliki pengalaman serta 
pemahaman kultural yang mendalam. Sehingga, kepala sekolah dapat berfungsi sebagai 
katalis untuk menjamin sekolah merangkul dan menegaskan agenda internalisasi nilai-nilai. 
Secara khusus, kepala sekolah bertanggung jawab untuk mengajarkan anti-rasisme melalui 
revitalisasi kurikulum dengan memperhatikan keragaman potensi dan karakteristik wilayah 
masing-masing, serta memperhatikan kebutuhan dan tantangan yang akan dihadapi di 
masa yang akan datang. 

b. Rejuvinasi Kurikulum Pembelajaran 
Kontekstualisasi konten materi-materi dalam mata pelajaran ilmu sosial dengan 

mengaitkan pada peristiwa-peristiwa sosial-keagamaan ter-update. Sebagai contoh guru 
PPKN dan Sosiologi apabila menjumpai materi terkait ancaman disintegrasi atau 
memudarnya nilai-nilai nasionalisme maka dikaitkan dengan contoh-contoh kontekstual di 
sekitar yang barangkali juga dijumpai oleh sebagian peserta didik. Sedangkan 
kontekstualisasi materi-materi agama, misalnya, dengan mengajak pada peserta didik agar 
memiliki worldview yang luas, sehingga dalam memahami perbedaan praktik keagamaan 
tidak menimbulkan perasaan merasa paling benar sendiri (truth claim).  

Temuan tersebut sesuai dengan prinsip revitalisasi kurikulum dengan 
mengedepankan nilai-nilai budaya sekolah yang mengutamakan prinsip tawāsut, tawazun, 
dan tasamuh, (moderatisme dalam beragama) dalam pikiran, perilaku dan tindakan yang 
mengedepankan patriotisme, moralitas, dan nilai-nilai kedamaian agama Islam.18 Selain itu, 
revitalisasi kurikulum di kedua madrasah juga senada dengan paradigma kurikulum yang 
dikembangkan oleh James A Bank bahwa kurikulum hendaknya dikembangkan dan 
direvitalisasi dari pola teosentris ke antroposentris, mono-disipliner ke multi-disipliner, dan 
mono-approaches ke multi-approaches. Kurikulum institusi pendidikan dapat direformasi dari 
mainstream centris menuju multicultural curriculum.19 Sebab, kurikulum mainstream centris 
dapat merugikan siswa multi-etnik dan hanya akan menguntungkan siswa lokal (native 
student). Maka, tindak lanjut dari pergeseran paradigma tersebut ialah dengan mengajarkan 
dan mengintegrasikan pendidikan agama inklusif dengan beragam pendekatan  yang 
memposisikan hubungan pendidik-peserta didik bersifat komunikatif-dialogis.20 Dengan 

 
17 Mary E Gardiner, Kathy Canfield-Davis, and Keith LeMar Anderson, “Urban School Principals and the ‘No 

Child Left Behind’Act,” The Urban Review 41, no. 2 (2009): 141–60, https://doi.org/10.1007/s11256-008-0102-

1. 
18 Muhammad Akmansyah, “Prevention of Radicalism Infiltration in Pesantren,” in 1st Raden Intan International 

Conference on Muslim Societies and Social Sciences (RIICMuSSS 2019) (Atlantis Press, 2020), 264–69, 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.201113.050. 
19 James A Banks and Cherry A McGee Banks, Multicultural Education: Issues and Perspectives (New Jersey: 

John Wiley & Sons, 2019), h. 236. 
20 Hifza Hifza et al., “The Multicultural Islamic Education Development Strategy on Educational Institutions,” 

Jurnal Iqra’: Kajian Ilmu Pendidikan 5, no. 1 (2020): 158–70. 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

243 
 

demikian materi pelajaran agama akan memiliki relevansi yang erat kaitannya dengan 
dinamika kehidupan sosial masyarakat. 

Selanjutnya, integrasi kurukulum pesantren dengan kurikulum madrasah dengan 
memberikan wawasan keislaman yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi dan moderasi. 
Dalam hal ini prinsip integrasi kurikulum mengedepankan prinsip tawāsut, tawazun, dan 
tasamuh dalam beragama. Program pesantren (Boarding School) merupakan upaya 
madrasah dalam menjaga khazanah kekayaan budaya umat Islam di tengah derasnya arus 
modernisasi. Program pesantren tersebut secara tidak langsung adalah wujud penguatan 
kearifan lokal yang sarat dengan nilai-nilai moral-spiritual yang berpegang teguh pada 
konsep moderatisme ajaran Islam. Dalam pembelajarannya dilakukan dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai pluralitas keragaman peserta didik yang berasal dari beragam 
daerah.  

Temuan tersebut sesuai dengan prinsip revitalisasi kurikulum dengan 
mengedepankan nilai-nilai budaya sekolah yang mengutamakan prinsip tawāsut, tawazun, 
dan tasamuh, (moderatisme dalam beragama) dalam pikiran, perilaku dan tindakan yang 
mengedepankan patriotisme, moralitas, dan nilai-nilai kedamaian agama (Islam).21 Selain 
itu, revitalisasi kurikulum di sejumlah sekolah tersebut senada dengan paradigma kurikulum 
yang dikembangkan oleh James A Bank bahwa kurikulum hendaknya dikembangkan dan 
direvitalisasi dari pola teosentris ke antroposentris, mono-disipliner ke multi-disipliner, dan 
mono-approaches ke multi-approaches. Kurikulum institusi pendidikan dapat direformasi dari 
mainstream centris menuju multicultural curriculum.22 Sebab, kurikulum mainstream centris 
dapat merugikan siswa multi-etnik dan hanya akan menguntungkan siswa lokal (native 
student). Maka, tindak lanjut dari pergeseran paradigma tersebut ialah dengan mengajarkan 
dan mengintegrasikan pendidikan kewarganegaraan serta pendidikan agama inklusif 
dengan beragam pendekatan yang memposisikan hubungan pendidik-peserta didik bersifat 
komunikatif-dialogis. Guru tidak dipandang sebagai satu-satunya sumber belajar siswa, 
namun guru dan siswa sama-sama sebagai subjek pembelajaran, sehingga suasana belajar 
di kelas akan lebih hidup dan dinamis. 

Berdasarkan temuan yang diperoleh juga menyebutkan bahwa pengajaran 
pendidikan agama tidak hanya dipahami sebagai transfer ilmu semata, tetapi juga sebagai 
semangat dan pengamalan dalam kehidupan beragama di masyarakat. Sehingga, ajaran 
agama pada gilirannya memiliki relevansi yang erat kaitannya dengan dinamika kehidupan 
sosial masyarakat. Selain itu, pendidikan agama seyogyanya merupakan paradigma 
emansipatoris, yakni paradigma pembelajaran yang membebaskan peserta didik dalam 
segenap eksistensinya dengan memberikan kebebasan penuh bagi mereka untuk 
memaksimalkan seluruh potensi yang dimilikinya. 

c. Mengoptimalkan Peran Guru dalam Pembelajaran 
Peran guru dalam penanaman nilai-nilai pendidikan multikultural yang penulis 

temukan di madrasah dan sekolah yang diteliti setidaknya mencakup peran sebagai 
edukator, fasilitator, akomodator, dan asimilator. Hal ini menguatkan hasil penelitian 

 
21 Akmansyah, “Prevention of Radicalism Infiltration in Pesantren.” 
-h. 106 ,(الرياض: جامعة الملك سعود,  1999) علم اللغة المبرمج الأصوات والنظام الصوتي مطبقاً على اللغة العربية ,كمال إبراهيم بدري 22

111. 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

244 
 

penulis sebelumnya di sebuah madrasah aliyah negeri beberapa waktu yang silam.23 
Sejumlah peran tersebut, hemat penulis merupakan upaya madrasah dan sekolah dalam 
rangka transfer of knowledge, transfer of skill, dan transfer of value kepada peserta didik. 
Selain peran sebagai pendidik (edukator) dalam transfer pengetahuan kepada peserta didik, 
peran yang tak kalah penting ialah sebagai fasilitator, akomodator, dan asimilator berkaitan 
dengan internalisasi nilai-nilai pendidikan  multikultural.  

1). Edukator 
Dalam suatu lembaga pendidikan, guru menjadi bagian yang sangat penting peran 

dan kontribusinya. Berkembang dan tidaknya suatu lembaga pendidikan, tergantung dari 
kinerja dan profesionalisme guru tersebut. Undang-undang mengamanatkan kepada guru 
untuk menjadi tenaga profesional, terutama pasca lahirnya undang-undang guru dan dosen. 
Secara umum peran guru adalah sebagai pendidik (edukator) dalam transfer of knowledge 
dan transfer of value.  

Dalam konteks pendidikan multikultural di sekolah dan madrasah, peran guru dalam 
hal ini adalah sebagai pendidik. Di keenam lembaga pendidikan tersebut peran guru sebagai 
pendidik khususnya dalam transfer of knowledge (pengetahuan) dan transfer of value (nilai) 
dengan porsi yang beragam, tergantung dari kualitas SDM serta fasilitas pendidikan yang 
dimiliki oleh ke-enam lembaga pendidikan tersebut. Pengetahuan atau konten materi yang 
disampaikan oleh guru adalah materi yang terkait dengan nilai-nilai pendidikan multikultural 
yang dirumuskan dari kurikulum keenam sekolah tersebut. Dalam hal ini, guru yang berperan 
adalah guru-guru yang mengampu pelajaran ilmu-ilmu sosial, seperti pendidikan agama, 
sosiologi, dan  kewarganegaraan. Nilai-nilai pendidikan karakter yang ditanamkan oleh guru 
kepada peserta didik, diantaranya nilai-nilai toleransi, bertanggung jawab, menghindari 
bullying dan prejudice, menghargai perbedaan dalam beragama dan beribadah, menegakkan 
demokrasi, menjaga perdamaian, menjunjung keadilan dan HAM, kesetaraan gender, dan 
cinta kasih kepada sesama dan lingkungan. 

2). Fasilitator 
Dalam pendidikan multikultural yang berangkat dari pluralisme, di antara peran guru 

adalah sebagai fasilitator dalam internalisasi nilai-nilai keragaman. Di madrasah yang 
penulis teliti, peran guru sangat terlihat jelas, yaitu sebagai fasilitator dalam menanamkan 
nilai-nilai pluralisme dan multikulturalisme kepada peserta didik. Keragaman etnik-sosial-
budaya di sejumlah lokasi penelitian, difasilitasi dengan pendidikan yang adil, tidak 
memandang suku, agama, ras, dan antar-golongan. Hal yang dilakukan oleh sekolah adalah 
dengan tidak membeda-bedakan siswanya, memfasilitasi mereka dengan kegiatan-
kegiatan pembelajaran yang sesuai dengan bakat dan potensinya, dan mengatur 
penyebaran siswa minoritas secara merata di setiap kelas. Hal tersebut terlihat ketika 
peneliti melakukan observasi di keenam sekolah tersebut. Ketika melakukan observasi 
peneliti melihat pengkodisian kelas berdasarkan pada penyebaran peserta didik dengan 
keanekaragaman tersebut. Di madrasah, pengkondisian kelas berdasarkan pada 

 
23 Miftahur Rohman and Mukhibat Mukhibat, “Internalisasi Nilai-Nilai Sosio-Kultural Berbasis Etno-Religi Di 

MAN Yogyakarta III,” Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 12, no. 1 (February 2017): 31–56, 

https://doi.org/10.21043/edukasia.v12i1.1771. 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

245 
 

penyebaran peserta didik berdasarkan keanekaragaman suku, etnis, jenis kelamin, dan 
paham keagamaan. Sedangkan di sekolah pengkondisian kelas berdasarkan pada 
penyebaran peserta didik berdasarkan keanekaragaman suku, etnis, dan agama peserta 
didik. Artinya, tidak ada kelas khusus yang diisi oleh satu kelompok tertentu saja, melainkan 
merata untuk semua golongan. 

d. Menanamkan Nilai-nilai Moderasi dengan Pendekatan Sosial-Keagamaan  
Salah satu penyebab terjadinya disharmonisasi relasi antar- maupun intra-umat 

beragama adalah tercerabutnya sendi-sendi toleransi antar- dan intra-umat beragama itu 
sendiri. Sehingga pelanggaran terhadap HAM, kebebasan beragama, serta bentuk 
diskriminasi lainnya masih kerap menghiasi pemberitaan. Untuk itu, perlu penguatan nilai-
nilai moderasi dalam beragama sebagaimana yang dituangkan oleh pemerintah dalam 
Rencana Pembangunan Jangka Menengah (RPJMN) 2020-2024, yang secara eksplisit 
pemerintah menuangkan gagasan nilai-nilai moderasi beragama sebagai upaya guna 
meneguhkan Indonesia sebagai bangsa yang majemuk dan multikultur. 

Moderatisme merupakan karakteristik wajah Islam di Indonesia. Melalui 
Kementerian Agama, nilai-nilai moderasi beragama lantang digaungkan dan 
diimplementasikan melalui institusi-institusi di bawah binaannya, termasuk madrasah 
aliyah. Pengarusutamaan moderasi beragama ini dijadikan program prioritas oleh 
Kementerian Agama akibat faktor agama acap dijadikan pemicu bersemainya benih-benih 
konflik sosial-keagamaan yang menimbulkan rasa traumatik serta kerugian material 
maupun immaterial. 

Moderasi beragama akan membawa masyarakat ke dalam pemahaman keagamaan 
yang moderat, tidak ekstrem dalam beragama, serta tidak mengagungkan pola pemikiran 
bebas yang kerap tanpa batas. Moderasi beragama hendaknya terus dikaji, didiskusikan, dan 
diejawantahkan maupun digaungkan sebagai framing dalam mengelola keberagaman 
masyarakat Indonesia yang plural.24 Kebutuhan akan narasi keagamaan moderat bukan 
hanya menjadi kebutuhan masyarakat secara umum, tetapi juga menjadi kebutuhan 
personal dan kelembagaan yang—dapat dimulai dari institusi pendidikan Islam, seperti 
lembaga pendidikan. 

Dalam hal ini, guru di tiga madrasah ini berusaha menyampaikan materi secara 
proporsional dan seimbang. Ketika ada beberapa peserta didik yang bertanya mengenai 
perbedaan dalam tata cara beribadah, guru menjelaskan khilāfiyyah tersebut dengan diawali 
paham yang ia yakini terlebih dahulu, kemudian perbedaan pendapat di kalangan ulama ia 
uraikan secara komprehensif kepada peserta didik. Dalam hal ini guru telah berusaha 
mengakomodir seluruh kepentingan peserta didik. Sehingga, peran guru dalam 
menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama di madrasah berperan sebagai akomodator 
terhadap keanekaragaman dengan menggunakan pendekatan edukatif-humanistik. 

e. Melestarikan Seni Budaya Islam Melalui Program Pesantren 

 
24 Wildani Hefni, “Moderasi Beragama Dalam Ruang Digital: Studi Pengarusutamaan Moderasi 

Beragama Di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri,” Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 1–22, 

https://doi.org/10.37302/jbi.v13i1.182. 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

246 
 

Program pesantren (boarding school) merupakan upaya madrasah dalam menjaga 
khazanah kekayaan budaya umat Islam di tengah derasnya arus modernisasi. Program 
pesantren madrasah tersebut secara tidak langsung adalah wujud penguatan kearifan lokal 
yang sarat dengan nilai-nilai moral-spiritual yang berpegang teguh pada konsep 
moderatisme ajaran Islam. Dalam pembelajarannya,  dilakukan dengan mengintegrasikan 
nilai-nilai pluralitas keragaman peserta didik yang berasal dari beragam daerah. Konsep ini 
senada dengan hasil penelitian terdahulu yang menyimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai 
pluralitas dalam kurikulum pesantren merupakan bentuk deradikalisasi.25 Selain itu, sistem 
integrasi kurikulum madrasah dengan kurikulum pesantren berbasis kearifan lokal pada 
hakikatnya adalah nilai-nilai yang harus dijunjung tinggi, sebab merupakan norma yang 
berlaku dalam suatu masyarakat tertentu yang diyakini kebenarannya dan menjadi acuan 
dalam bertindak dan berperilaku sehari-hari.26 Kearifan lokal adalah kecerdasan manusia 
milik kelompok etnis tertentu yang diperoleh melalui pengalaman masyarakat.27 

Penulis cermati di waktu kegiatan kepesantrenan disesuaikan dengan kegiatan di 
madrasah sehingga kurikulum pendidikan berintegrasi satu sama lain. Pondok Pesantren. 
Kegiatan-kegiatan di pesantren, di antaranya kegiatan peningkatan skill, seperti pidato tiga 
bahasa (Arab, Inggris, dan Indonesia), dialog inspiratif, program vocabulary/ mufradāt, dan 
program tahfīḍ al-Qur’an. Kemudian program pembiasaan beramaliyah saleh, seperti 
program Wajib Jama’ah, Zikir al-Asma al-Husna setelah salat subuh, dan pembiasaan 
Amsilah Taṣrifiyyah/Basis Morfologi Arab. Menurut pengasuh pesantren, kegiatan pendidikan 
di boarding juga bertujuan untuk menanamkan nilai-nilai moderasi kepada santri. Sebagai 
contoh seni musik Islam (hadrah) adalah kegiatan yang ada di boarding yang bertujuan 
menginternalisasi nilai-nilai budaya Islam kepada para santri.  

2. Evaluasi Strategi Penanaman Nilai-nilai Pendidikan karakter Berbasis Aswaja  
Membuat evaluasi secara objektif terhadap implementasi program merupakan 

langkah yang harus ditempuh untuk mengukur keberhasilan program yang telah dijalankan. 
Selain sebagai upaya untuk menilai keberhasilan program, evaluasi berfungsi guna 
memotret peluang dan tantangan yang dihadapi lembaga pendidikan dalam 
mengembangkan nilai-nilai pendidikan karakter. Kepala sekolah harus mengambil kebijakan 
dalam mengimplementasikan agar implementasi nilai-nilai pendidikan karakter bisa 
tercapai dengan baik berdasarkan visi dan misi yang dimiliki oleh sekolah. Intinya harus ada 
kebijakan dalam menghadapi peluang dan tantangan dalam mensukseskan keberhasilan 
setiap program pendidikan yang diimplementasikan. Dalam evaluasi ini yang menjadi target 
evaluasi adalah kegiatan dari implementasi program apakah sudah tercapai apa belum. 
Spirit evaluasi di dalam Islam telah ditegaskan Allah di dalam QS. al-Baqarah Ayat 155. 

Allah menjelaskan bahwa setiap manusia akan diuji (dievaluasi) oleh Allah tentang 
keimanannya. Apakah termasuk dalam kelompok orang-orang yang benar keimanannya 

 
25 Mukhibat, “Deradikalisasi Dan Integrasi Nilai-Nilai Pluralitas Dalam Kurikulum Pesantren Salafi Haraki Di 

Indonesia,” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 14, no. 1 (2014): 181–204. 
26 Eliyyil Akbar, “Pendidikan Islami Dalam Nilai-Nilai Kearifan Lokal Didong,” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran 

Islam 15, no. 1 (2015): 43–65. 
27 Mahmud Arif, “Islam, Kearifan Lokal, Dan Kontekstualisasi Pendidikan: Kelenturan, Signifikansi, Dan 

Implikasi Edukatifnya,” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 15, no. 1 (2015): 67–90. 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

247 
 

ataukah sebaliknya. Evaluasi atas keimanan tersebut dapat berupa ujian psikologis, fisik dan 
materi. Demikian pula halnya dalam dunia pendidikan evaluasi perlu dilakukan secara 
komprehensif meliputi kurikulum, pendidik dan tenaga kependidikan, bahan ajar, persiapan 
mengajar, kepemimpinan kepala madrasah/madrasah, dan lain sebagainya dalam rangka 
untuk mengetahui tingkat keberhasilan, masalah-masalah yang dihadapi dan solusi yang 
tepat yang perlu dilakukan untuk kemajuan pendidikan. 

Evaluasi yang dilakukan tidak untuk mengetahui akhir kegiatan semata, akan tetapi 
sebagai bahan pertimbangan dalam memperbaiki program kedepannya. Evaluasi 
penanaman nilai-nilai pendidikan karakter di sejumlah sekolah dan madrasah tersebut mirip 
model CIPP yang dikembangkan oleh Daniel L. Stufflebeam yang terdiri dari context 
evaluation (penilaian konteks evaluasi), input evaluation (penilaian tentang masukan), 
process evaluation (penilaian tentang proses), product evaluation (penilaian tentang 
produk/hasil).28 

 

 

a. Context Evaluation (penilaian konteks evaluasi) 
Lembaga pendidikan memiliki kebijakan pengaswasan terhadap program yang 

dijalankan. Evaluasi ini dilakukan untuk mengetahui ril lapangan yang berguna untuk 
menentukan rancangan program selanjutnya, apakah tetap dijalankan tanpa modifikasi, 
dengan modifikasi, atau dihentikan menggantinya dengan program yang baru. Evaluasi ini 
dapat dilihat dari pengawasan sekolah terhadap kegiatan-kegiatan kesiswaan yang 
menjadi program penyemaian nilai-nilai pendidikan karakter.  

Monitoring dan evaluasi kegiatan kesiswaan ini dibawah binaan wakil kepala 
sekolah bidang kesiswaan yang selanjutnya bertanggung jawab kepada kepala sekolah. 
Terkait even-even yang diadakan oleh OSIS, seperti kesenian, olahraga, atau kegiatan 
keagamaan, osis sebagai penyelenggara even yang melakukan monitoring dan evaluasi 
yang nantinya akan dipertanggungjawabkan melalui laporan pertanggungjawaban (LPJ) 
kepada pihak sekolah. Untuk selanjutnya, pihak sekolah yang akan menentukan apakah 
kegiatan tersebut dapat dilaksanakan kembali pada periode berikutnya atau dihentikan 
diganti dengan kegiatan lain. 

b. Input Evaluation (penilaian tentang masukan) 
Dalam mengevaluasi program-program pendidikan yang di dalamnya terdapat 

penyemaian nilai-nilai pendidikan karakter, dilakukan dengan melihat potensi yang dimiliki 
sekolah. Hal ini untuk memotret kesesuaian antara kegiatan yang diprogramkan dengan 
kondisi dan karakteristik sekolah. Sejauh ini yang penulis ketahui dari lokasi penelitian, 
evaluasi model ini dilakukan dengan mencari informasi dari beberapa pengguna sekolah, 
seperti dewan guru, staf, dewan yayasan, dan komite madrasah dengan 
menyelenggarakan musyawarah.  

 
28 Daniel L Stufflebeam, “The CIPP Model for Program Evaluation,” in Evaluation Models (Dordrecht: Springer, 

1983), 117–41. 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

248 
 

Madrasah yang penulis teliti memiliki program-program implementasi nilai-nilai 
pendidikan karakter yang berbeda satu sama lain tergantung dari karakterisik, tipologi, dan 
SDM yang dimiliki oleh sekolah/madrasah. Sekolah dan madrasah dengan kecenderungan 
unggul dalam pendidikan agama, memilih program keagamaan sebagai program 
implementasi nilai-nilai pendidikan karakter. Sedangkan sekolah dengan SDM unggul lebih 
leluasa memilih beberapa program. Untuk itu, kecermatan memetakan program prioritas 
akan sangat menentukan keberhasilan program, lebih-lebih jika mendapat dukungan 
pendanaan dari pemangku kebijakan. 

c. Process Evaluation (penilaian tentang proses).   
Penilain ini dilakukan dengan menggali informasi dan mengumpulkan data terkait 

dengan faktor-faktor pendukung dan penghambat terealisasinya program. Proses evaluasi 
ini berjangka ada evaluasi mingguan, bulanan, semester dan tahunan yang selanjutnya 
dapat dijadikan bahan pertimbangan dalam menjalankan program di periode berikutnya. 
Selain itu kepala madrasah juga melakukan monitoring pada waktu proses pelaksanaan 
program, untuk mengecek sesuai atau tidak dengan perencanaan sebelumnya. Sejauh ini, 
evaluasi ini terdapat di sekolah dan madrasah dengan peringkat akreditasi A dan B yang 
mana dalam sekolah-sekolah tersebut implementasi nilai-nilai pendidikan karakter 
dilakukan dalam program pembelajaran di kelas (intrakurikuler) maupun kegiatan 
kesiswaan (ekstrakurikuler). Evaluasi berkala dalam pembelajaran di kelas dilakukan dalam 
bentuk ulangan harian, ujian MID, maupun ujian semester. Sedangkan program kesiswaan 
dilakukan dengan mengevaluasi secara berkala kendala-kendala yang dihadapi. 

d. Product Evaluation (penilaian tentang produk/hasil)   
Evaluasi hasil disebut juga sebagai laporan evaluasi berupa laporan 

pertanggungjawaban (LPJ) tertulis untuk kegiatan even-even yang diadakan oleh osis 
maupun rohis. Laporan tertulis ini nantinya akan dievaluasi oleh guru penanggungjawab 
kegiatan. Selanjutnya, implementasi nilai-nilai pendidikan karakter yang dilakukan dalam 
pembelajaran, evaluasi tertulis dilihat dari hasil ujian peserta didik. Selain itu, ada catatan-
catatan tersendiri bagi guru dalam menilai karakter peserta didik yang kemudian dijadikan 
bahan evaluasi saat rapat bersama jajaran pimpinan sekolah/madrasah. 

 

KESIMPULAN 

Studi yang dilakukan di MA Roudlotul Huda Purwosari Padang Ratu Lampung 
Tengah menghasilkan kesimpulan sebagai berikut: Pertama, formulasi strategi dalam 
penanaman nilai-nilai pendidikan karakter berbasis aswaja meluputi proses analisis 
lingkungan eksternal dilatarbelakangi oleh keberagaman masyarakat yang terdiri dari 
multi-etnis dan multiagama. Selain itu, konflik komunal yang sempat meletup di beberapa 
lokasi yang berjarak tidak terlalu jauh dengan sejumlah sekolah dan madrasah tersebut 
juga turut menjadi perhatian manajemen sekolah. Selanjutnuya, dalam analisis faktor 
internal yang meliputi karakteristik lembaga, sumber daya, dan fasilitas pendidikan. Kedua, 
secara umum belum ada program yang secara khusus menggunakan istilah pendidikan 
karakter berbasis awwaja di MA Roudlotul Huda. Namun pendidikan karakter dijadikan 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

249 
 

sebagai pendekatan dan spirit dalam menjalankan sejumlah program pendidikan, baik 
dalam kegiatan akademik, maupun non-akademik. Dalam kegiatan akademik, nilai-nilai 
pendidikan karakter dijadikan sebagai pendekatan dalam pembelajaran dengan 
merevitalisasi kurikulum, terutama dalam mata pelajaran rumpun ilmu sosial dengan 
mengkonteksualkan tema-tema pembelajaran yang terkait dengan pendidikan aswaja. 
Ketiga, evaluasi strategi pengembangan nilai-nilai pendidikan pendidikan karakter berbasis 
aswaja tidak untuk mengetahui akhir kegiatan semata, akan tetapi sebagai bahan 
pertimbangan dalam memperbaiki program kedepannya. Evaluasi pengembangan nilai-
nilai pendidikan karakter tersebut mirip model CIPP yang dikembangkan oleh Daniel L. 
Stufflebeam yang terdiri dari: Context Evaluation (penilaian konteks evaluasi), Input 
Evaluation (penilaian tentang masukan), dan Process Evaluation (penilaian tentang proses), 
dan Product Evaluation (penilaian tentang produk/hasil). 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, Eliyyil. “Pendidikan Islami Dalam Nilai-Nilai Kearifan Lokal Didong.” Al-Tahrir: Jurnal 
Pemikiran Islam 15, no. 1 (2015): 43–65. 

Akmansyah, Muhammad. “Prevention of Radicalism Infiltration in Pesantren.” In 1st Raden 
Intan International Conference on Muslim Societies and Social Sciences (RIICMuSSS 2019), 
264–69. Atlantis Press, 2020. https://doi.org/10.2991/assehr.k.201113.050. 

Arif, Mahmud. “Islam, Kearifan Lokal, Dan Kontekstualisasi Pendidikan: Kelenturan, 
Signifikansi, Dan Implikasi Edukatifnya.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 15, no. 1 
(2015): 67–90. 

Azungah, Theophilus. “Challenges in Accessing Research Sites in Ghana: A Research Note.” 
Qualitative Research in Organizations and Management: An International Journal 14, no. 
4 (2019): 410–27. https://doi.org/10.1108/QROM-07-2018-1671. 

Baidhawy, Zakiyuddin. “Building Harmony and Peace Through Multiculturalist Theology-
based Religious Education: An Alternative for Contemporary Indonesia.” British Journal 
of Religious Education 29, no. 1 (2007): 15–30. 
https://doi.org/10.1080/01416200601037478. 

Banks, James A, and Cherry A McGee Banks. Multicultural Education: Issues and Perspectives. 
New Jersey: John Wiley & Sons, 2019. 

Cooley, Aaron. “Qualitative Research in Education: The Origins, Debates, and Politics of 
Creating Knowledge.” Educational Studies 49, no. 3 (2013): 247–62. 
https://doi.org/10.1080/00131946.2013.783834. 

David, Fred, and Forest R David. Strategic Management: A Competitive Advantage Approach, 
Concepts and Cases. Florence: Pearson–Prentice Hall Florence, 2016. 

David, Fred R. Strategic Management: Concepts and Cases: A Competitive Advantage 
Approach. South Carolina: Pearson, 2017. 

Gardiner, Mary E, Kathy Canfield-Davis, and Keith LeMar Anderson. “Urban School 



Miftahur Rohman                                                                                                 Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 
 

250 
 

Principals and the ‘No Child Left Behind’Act.” The Urban Review 41, no. 2 (2009): 141–
60. https://doi.org/10.1007/s11256-008-0102-1. 

Hefni, Wildani. “Moderasi Beragama Dalam Ruang Digital: Studi Pengarusutamaan 
Moderasi Beragama Di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri.” Jurnal Bimas Islam 
13, no. 1 (2020): 1–22. https://doi.org/10.37302/jbi.v13i1.182. 

Hifza, Hifza, Antoni Antoni, Abdul Wahab Syakhrani, and Zainap Hartati. “The Multicultural 
Islamic Education Development Strategy on Educational Institutions.” Jurnal Iqra’: 
Kajian Ilmu Pendidikan 5, no. 1 (2020): 158–70. 

Jary, David, and Julia Jary. Harper Collins Dictionary of Sociology. Glosgow: Harper Perennial, 
1991. 

Julian, Melvyn. “The Practice of Qualitative Research.” Qualitative Research in Organizations 
and Management: An International Journal 12, no. 3 (2018): 247–48. 
https://doi.org/10.1108/QROM-09-2016-1416. 

Mediawati, Desi. “Konflik Antar Etnis Dan Upaya Penyelesaian Hukumnya.” Khazanah 
Hukum 1, no. 1 (2019): 36–49. https://doi.org/10.15575/kh.v1i1.7134. 

Mukhibat. “Deradikalisasi Dan Integrasi Nilai-Nilai Pluralitas Dalam Kurikulum Pesantren 
Salafi Haraki Di Indonesia.” Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran Islam 14, no. 1 (2014): 181–204. 

Ng, Eddy S, and Greg J Sears. “CEO Leadership Styles and the Implementation of 
Organizational Diversity Practices: Moderating Effects of Social Values and Age.” 
Journal of Business Ethics 105, no. 1 (2012): 41–52. 

Nurcahyo, Rahmat, Ratih Kusuma Wardhani, Muhammad Habiburrahman, Ellia 
Kristiningrum, and Edwin Aditya Herbanu. “Strategic Formulation of a Higher 
Education Institution Using Balance Scorecard.” In 2018 4th International Conference on 
Science and Technology (ICST), 1–6. IEEE, 2018. 

Rohman, Miftahur, and Mukhibat Mukhibat. “Internalisasi Nilai-Nilai Sosio-Kultural Berbasis 
Etno-Religi Di MAN Yogyakarta III.” Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 12, no. 
1 (February 2017): 31–56. https://doi.org/10.21043/edukasia.v12i1.1771. 

Stufflebeam, Daniel L. “The CIPP Model for Program Evaluation.” In Evaluation Models, 117–
41. Dordrecht: Springer, 1983. 

Veenis, Jon C. “Leadership for Linguistically and Culturally Diverse Schools in the Era of 
Transnationalism.” In Multiculturalism and Multilingualism at the Crossroads of School 
Leadership, 3–14. New York: Springer, 2020. 

Waseem, S Nazneen, R Frooghi, and Sahar Afshan. “Impact of Human Resource 
Management Practices on Teachers’ Performance: A Mediating Role of Monitoring 
Practices.” Journal of Education and Social Sciences 1, no. 2 (2013): 31–55. 

1999. الرياض: جامعة الملك سعود, علم اللغة المبرمج الأصوات والنظام الصوتي مطبقاً على اللغة العربيةبدري, كمال إبراهيم.  . 



Miftahur Rohman                                                                                                  Tarbawi, Vol. 8 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2715-4777 

p-ISSN 2088-5733 
https://stai-binamadani.e-journal.id/Tarbawi  

 

251 
 

 


