
Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                               Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

 

163 
 

PANDANGAN SEYYED HOSEIN NASR TENTANG LINGKUNGAN HIDUP 
DALAM AJARAN ISLAM  

*Adnan Maulana Irfan, Achmad Mukhsin2 
Universitas Islam Indonesia1, Universitas Islam Indonesia2 

*Corresponding Author: Maherfanqis@gmail.com  
 

 
ABSTRAK 

Lingkungan dalam Islam dipandang sebagai amanah yang harus dijaga dan dilindungi, karena manusia 
adalah pengelola di bumi yang bertanggung jawab untuk menjaga keseimbangan ekologi. Seyyed 
Hossein Nasr menekankan pentingnya dimensi spiritual dalam hubungan manusia dengan alam, 
menyoroti bahwa krisis lingkungan modern berasal dari krisis spiritual dan moral. Studi ini bertujuan 
untuk menganalisis perspektif Nasr tentang pelestarian lingkungan dalam ajaran Islam dan 
relevansinya dalam mengatasi tantangan lingkungan global. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
tinjauan literatur tematik. Meneliti hubungan antara ajaran Islam, pemikiran Nasr, dan isu-isu 
lingkungan kontemporer. Temuan menunjukkan bahwa pendekatan spiritual dan moral Islam 
menawarkan solusi signifikan untuk krisis lingkungan dengan menanamkan tanggung jawab manusia 
dalam pelestarian lingkungan sebagai bentuk penghormatan terhadap Pencipta. 
 

Kata Kunci: Kehidupan lingkungan, Seyyed Hossein Nasr, Krisis spiritual, Tanggung jawab manusia 
 

 

Abstract: The environment in Islam is viewed as a trust that must be preserved and protected, as human 
are steward on earth responsible for maintaining ecological balance. Seyyed Hossein Nasr emphasizes the 
importance of the spiritual dimension in the human-nature relationship, highlighting that the modern 
environmental crisis stems from a spiritual and moral crisis. This study aims to analyze Nasr's perspective 
on environmental preservation in Islamic teachings and its relevance in addressing global environmental 
challenges. The research employes a thematic literature review approach. Examining the connection 
between Islamic teachings, Nasr's thoughts, and contemporary environmental issues. The findings reveal 
that Islamic spiritual and moral approaches offer significant solutions to environmental crises by instilling 
human responsibility for environmental conservation as a from of respect for the Creator.    
 

Keywords: Environmental life, Seyyed Hossein Nasr, Spiritual Crisis, Human Responsibility 

 
 

PENDAHULUAN 
Dalam Islam, lingkungan dianggap sebagai sumber daya berharga bagi kehidupan 

manusia yang harus dilindungi dan dijaga. Manusia merupakan bagian dari ciptaan Allah 
dan memiliki hubungan yang erat dengan alam sekitarnya. Kita tidak dapat bertahan 
hidup tanpa alam, sama seperti seorang anak tidak dapat bertahan hidup tanpa kasih 
sayang ibunya1. 

Penciptaan alam semesta (tanah, air, dan udara) telah ditentukan oleh qadar-Nya 
(takdir atau ketetapan), yang harus selalu dilindungi dan dijaga. Oleh karena itu, siapa pun 
yang merusaknya berarti merusak qadar Allah. Hal ini ditekankan dalam Al-Qur'an (15:19-
20): “Dan Kami membentangkan bumi dan menempatkan gunung-gunung di atasnya, 
dan Kami menumbuhkan segala sesuatu di atasnya sesuai dengan ukuran. Dan Kami telah 

 
1 Muhammad Yunus, “What Are the Teachings of Islam on Environmental Protection,” IslamiCity, 

2024, https://www.islamicity.org/102358/what-are-the-teachings-of-islam-on-environmental-protection/. 

mailto:Maherfanqis@gmail.com


Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                                Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 
2025 

e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 

 

 

164 
 

menyediakan bagi kalian di bumi ini sarana penghidupan, dan (Kami telah menciptakan) 
makhluk-makhluk yang kalian bukanlah pemberi rezeki bagi mereka.” Hal ini berarti 
bahwa komunitas global membutuhkan peran agama untuk menumbuhkan kesadaran 
autentik dalam diri manusia, yaitu nilai-nilai agama. 

Lingkungan di abad ini telah menjadi topik yang luas dibahas dan perhatian 
khusus, karena karakteristiknya yang bersifat ekonomi, sebagaimana terlihat dari 
berbagai faktor, termasuk faktor alamiah atau faktor manusia itu sendiri. Fenomena 
lingkungan seperti perubahan iklim, polusi udara, krisis ekonomi, pertumbuhan populasi 
yang cepat, limbah industri, urbanisasi yang cepat, dan berbagai masalah lain juga dapat 
menyebabkan krisis lingkungan2. Fenomena ini tidak hanya merusak ekosistem tetapi 
juga mengancam kelangsungan hidup manusia, mempengaruhi tidak hanya beberapa 
individu tetapi seluruh populasi global di semua negara, termasuk Indonesia3. 

Dalam ajaran Islam, menurut Seyyed Hossein Nasr, seorang filsuf dan 
cendekiawan Islam kontemporer, Islam menawarkan perspektif untuk memahami 
hubungan antara manusia dan alam. Islam memandang alam sebagai ciptaan Allah yang 
memiliki hak untuk dilindungi dan dijaga4. Dalam ajaran Islam, manusia juga diberi 
tanggung jawab sebagai khalifah (pemimpin) di bumi, tidak hanya berhak memanfaatkan 
alam tetapi juga bertanggung jawab atas pelestariannya. 

Seyyed Hossein Nasr mengakui bahwa pendekatan materialistik semata tidak 
cukup untuk mengatasi masalah lingkungan. Ia berargumen bahwa penyebab utama krisis 
lingkungan adalah krisis spiritual dan moral yang dialami oleh manusia modern. Menurut 
Seyyed Hossein Nasr, pemisahan manusia dari nilai-nilai spiritual menyebabkan manusia 
kehilangan kesadaran akan peran alam sebagai salah satu amanah Allah yang harus 
dijaga. Ia juga menyatakan bahwa degradasi lingkungan terjadi akibat hilangnya 
tanggung jawab manusia terhadap lingkungan sebagai ciptaan Allah5.   

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pandangan Seyyed 
Hossein Nasr tentang lingkungan dalam ajaran Islam dan relevansinya dalam mengatasi 
krisis lingkungan global. Penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi dalam memahami 
bagaimana pendekatan spiritual dan moral dalam Islam dapat menjadi solusi bagi 
berbagai masalah lingkungan yang dihadapi masyarakat saat ini. 

 
2 Saifullah Idris, “ISLAM DAN KRISIS LINGKUNGAN HIDUP (Perspektif Seyyed Hossein Nasr dan 

Ziauddin Sardar),” Ar-Raniry 1 (2020): 1–20. 
3 Evra Willya, “ETIKA DAN PRINSIP PENGELOLAAN LINGKUNGAN DALAM PERSPEKTIF HUKUM 

ISLAM: KAJIAN FILOSOFIS, FENOMENOLOGIS, DAN NORMATIF,” I’tisham : Journal of Islamic Law and 
Economics 2, no. 1 (2022). 

4 Aulia Rahman Nugraha dan Naupal Naupal, “DIALOGUE BETWEEN ISLAM AND 
ENVIRONTMENTAL ETHICS THROUGH THE SEYYED HOSSEIN NASR THOUGHT,” International Review of 
Humanities Studies 4, no. 2 (2019): 797–810, https://doi.org/10.7454/irhs.v0i0.204. 

5 Seyyed Hossein Nasr, “The Spiritual and Religious Dimensions of the Environmental Crisis,” The 
Ecologist 30, no. 1 (2000): 18–20. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                               Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

 

165 
 

Untuk mencapai tujuan ini, penelitian ini menggunakan metode analisis literatur 
dengan pendekatan tematik. Analisis akan berfokus pada konsep spiritualitas dan 
tanggung jawab moral manusia terhadap alam, serta bagaimana pendekatan-pendekatan 
ini dapat diterapkan dalam konteks masalah lingkungan kontemporer. 

  
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif. Tujuan penelitian ini adalah untuk 
mengkaji konsep lingkungan dalam Islam berdasarkan pandangan Seyyed Hossein Nasr, 
serta solusi Islam terhadap krisis lingkungan global berdasarkan sumber-sumber literatur 
yang relevan. Ruang lingkup penelitian ini mencakup pemahaman teologis, filosofis, dan 
ekologi dalam Islam, dengan fokus pada pemikiran Seyyed Hossein Nasr. Objek penelitian 
meliputi dokumen primer seperti Al-Qur'an, Hadis, dan karya-karya relevan Seyyed 
Hossein Nasr, termasuk “The Encounter of Man and Nature.” Penelitian ini merupakan 
tinjauan literatur (penelitian perpustakaan) yang mengandalkan pengumpulan data 
relevan melalui berbagai sumber literatur seperti artikel, jurnal, hasil penelitian, dan 
sebagainya. Analisis data dilakukan dengan mengumpulkan informasi dari sumber primer, 
mengkaji hubungan antara ajaran Islam, pemikiran Nasr, dan isu-isu lingkungan.  
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Studi ini mengkaji secara mendalam pemikiran Seyyed Hossein Nasr tentang 
lingkungan dari perspektif Islam, dengan fokus pada penekanan beliau terhadap 
pentingnya dimensi spiritual dan tanggung jawab moral manusia dalam menjaga dan 
melestarikan alam semesta. Bagi Nasr, hubungan antara manusia dan alam bukanlah 
hubungan eksploitatif atau sekadar utilitarian, melainkan hubungan suci yang didasarkan 
pada kesadaran bahwa alam adalah ciptaan Tuhan, memegang posisi yang dihormati dan 
fungsi ilahi dalam tatanan kosmis.  

Menurut pandangannya, krisis lingkungan modern bukan hanya akibat 
perkembangan industri dan teknologi yang tidak terkendali, tetapi lebih dalam 
mencerminkan hilangnya nilai-nilai spiritual dalam kehidupan manusia. Oleh karena itu, 
konservasi lingkungan tidak cukup hanya mengandalkan pendekatan teknis, tetapi harus 
didasarkan pada kebangkitan spiritual dan kesadaran moral bahwa manusia, sebagai 
pengelola bumi, memiliki kewajiban teologis untuk menjaga keseimbangan alam sebagai 
bentuk penghormatan terhadap Pencipta. 

Untuk memberikan pemahaman yang lebih sistematis dan terstruktur tentang inti 
pemikiran Nasr dan relevansinya terhadap tantangan lingkungan kontemporer, berikut ini 
adalah analisis pemikiran Nasr tentang lingkungan yang relevan. 

Tabel 1 
Relevansi Pemikiran Nasr dalam Konteks Kontemporer 

 

Masalah Global Perspektif Nas'r Solusi 

Perubahan 
Iklim 

Disebabkan oleh hilangnya 
kesadaran manusia akan tatanan 

Kembali pada kesadaran spiritual 
bahwa bumi adalah ciptaan Tuhan 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                                Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 
2025 

e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 

 

 

166 
 

suci alam semesta. yang harus dilindungi. 

Pencemarandan 
Eksploitasi 

Alam 

Hasil dari pendekatan yang murni 
materialistis dan utilitarian 
terhadap alam. 

Menanamkan kesadaran bahwa 
alam memiliki hak yang harus 
dihormati, bukan sekadar 
diperlakukan sebagai objek. 

Krisis Moral 
Global 

Gejala ketidakpedulian manusia 
terhadap lingkungan berasal dari 
krisis batin dan krisis nilai-nilai. 

Mengintegrasikan kembali 
nilai-nilai moral dan spiritual ke 
dalam pembangunan peradaban 
modern. 

Kerusakan 
Ekosistem 

Sebuah bentuk ketidakseimbangan 
antara manusia dan 
lingkungannya yang dipicu oleh 
sekularisme. 

Menghidupkan kembali 
konsep monoteisme sebagai 
landasan untuk hubungan yang 
seimbang antara manusia dan 
alam. 

 
Penjelasan hasil-hasil ini menunjukkan bahwa pemikiran Nasr tidak hanya bersifat 

teoretis, tetapi juga memiliki nilai praktis yang tinggi dalam menangani isu-isu lingkungan 
kontemporer dengan pendekatan spiritual Islam. Selain itu, pembahasan hasil-hasil ini 
akan dikaitkan dengan referensi teoretis dan hasil penelitian lain pada bagian selanjutnya. 
1. Konsep Lingkungan dalam Islam  

a. Manusia sebagai Khalifah di Bumi 
Dalam proses penciptaan manusia, Allah telah menganugerahi manusia dengan 

alat-alat yang diperlukan untuk hidup, termasuk akal, hati, dan emosi, serta atribut fisik 
biologis, semua yang dimaksudkan untuk memampukan manusia memenuhi peran dan 
tanggung jawabnya sebagai pengelola di Bumi. Di antara fungsi dan tanggung jawab yang 
harus dipenuhi manusia adalah tugas pengembangan, pemeliharaan, dan pengelolaan 
lingkungan6. Manusia tidak hanya dituntut untuk menggunakan akalnya dalam 
mengeksplorasi dan memanfaatkan alam, tetapi juga diharapkan untuk 
menyeimbangkannya dengan hati nurani dan nilai-nilai spiritual. Tanggung jawab sebagai 
khalifah bukan sekadar wewenang atas alam, melainkan amanah yang harus dijalankan 
dengan penuh kesadaran. Dalam konteks ini, pengelolaan lingkungan bukan hanya 
persoalan teknis, melainkan bentuk ibadah yang mencerminkan ketaatan kepada perintah 
Tuhan serta kepedulian terhadap generasi mendatang. 

Sebagai wakil Allah, manusia bertanggung jawab untuk menjaga keseimbangan 
dan keberlanjutan alam agar dapat dimanfaatkan oleh generasi mendatang. Peran 
manusia sebagai wakil Allah tidak hanya untuk memanfaatkan sumber daya alam, tetapi 

 
6 Saefudin Djazuli, “Islamic Concept About Environemantal Conservation,” Jurnal Bimas Islam 7, no. 

2 (2023): 337–68. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                               Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

 

167 
 

juga untuk memastikan bahwa mereka tidak merusak alam7. Dalam konteks ini, Islam 
mengajarkan nilai-nilai etika dan moral yang mendorong manusia untuk bertindak 
bijaksana dalam mengelola lingkungan dan mencegah tindakan eksploitatif yang dapat 
merusak alam.   

Dari perspektif Islam, manusia dan lingkungan memiliki hubungan yang sangat 
erat karena Allah SWT menciptakan dunia ini, termasuk manusia dan lingkungan, dalam 
keseimbangan dan harmoni. Keseimbangan dan harmoni ini harus dijaga untuk mencegah 
kerusakan. Keberlanjutan kehidupan di dunia ini juga saling terkait, sehingga jika salah 
satu komponen mengalami gangguan yang luar biasa, hal itu akan mempengaruhi 
komponen lainnya (Harahap, 2015). Dalam ajaran Islam, pandangan tentang alam 
semesta dan kehidupan saling terkait. Sebelum keberadaan manusia dan isi bumi, Allah 
menciptakannya terlebih dahulu, sebagaimana disebutkan dalam Surat Ath-Thariq 5-7:  

 

ٰـنُ مِمَّ خُلِقَ  نسَ
ِ
لۡۡ
 
اۤء  ۝فلَۡیَنظُرِ ٱ لۡبِ  بیَِۡ  مِن   یََۡرُجُ   ۝ ࣲ  دَافِق ࣲ  خُلِقَ مِن مَّ لصُّ

 
بِ  ٱ

ِ
اۤى َ لتََّّ
 
وَٱ  

“Hendaklah manusia memikirkan dari apa dia diciptakan. Dia diciptakan dari cairan 
yang mengalir, yang keluar dari antara tulang belakang dan tulang rusuk.” [QS. Ath-Thariq: 
5-7]. 

 
Melalui firman Allah SWT, diharapkan manusia menjadi lebih sadar akan 

keterbatasan mereka dan meningkatkan rasa syukur. Hal ini juga mengingatkan manusia 
untuk hidup dengan rendah hati dan menyadari bahwa segala sesuatu di lingkungan 
mereka adalah anugerah dari Allah SWT. 

 
2. Pandangan Sayyed Hossein Nasr tentang Lingkungan 

a. Latar Belakang Kehidupan dan Pendidikan Sayyed Hossein Nasr 
Kebijaksanaan lingkungan yang mendukung konservasi lingkungan juga dibahas 

oleh para cendekiawan Muslim, yang dapat ditemukan dalam konsep-konsep teologis, 
Sufisme, dan etika Islam, yaitu Sayyed Hossein Nasr. Ia merupakan salah satu pemikir 
Muslim kontemporer, lahir pada tahun 1933 di Tehran, Iran, dalam tradisi Syiah. Ia 
menempuh pendidikan dasar di Tehran dan kemudian mempelajari filsafat, teologi, dan 
Sufisme di Qum. 

b. Pengaruh Pendidikan Tradisional dan Modern   
Setelah menyelesaikan pendidikan Islam (tradisional) di Qum, Nasr pindah ke 

Amerika Serikat untuk mempelajari ilmu-ilmu modern. Nasr juga mengkritik kelemahan 
pola pikir dan perspektif Barat, seperti dalam karyanya, Traditional Islam in the Modern 
World: Islam and the Plight of Modern Man, dan The Encounter of Man and Nature: The 
Spiritual Crisis of Modern Man. Ini merupakan respons terhadap krisis lingkungan yang 
dihadapi oleh manusia modern saat ini.   

Melalui karya-karya tersebut, Nasr menekankan pentingnya kembali pada 
kosmologis tradisional yang melihat alam sebagai manifestasi ketuhanan, bukan sekadar 
objek material yang bisa dieksploitasi. Ia mengajak umat manusia, khususnya kaum 

 
7 Ahmad Asroni, “ETIKA LINGKUNGAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM,” PROSIDING KONFERENSI 

INTEGRASI INTERKONEKSI ISLAM DAN SAINS 4 (2022): 54–59. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                                Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 
2025 

e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 

 

 

168 
 

Muslim, untuk merefleksikan kembali ajaran Islam yang sarat dengan nilai-nilai spiritual 
dan etika ekologis. Menurut Nasr, hanya dengan menghidupkan kembali kesadaran akan 
kesucian alam serta tanggung jawab spiritual terhadapnya, manusia dapat keluar dari 
krisis eksistensial dan ekologis yang ditimbulkan oleh pandangan dunia modern yang 
sekular dan materialistik. 

c. Kritik terhadap Pemikiran Barat dan Materialisme 
Ia mengamati bahwa masyarakat modern, yang sering dikategorikan sebagai 

Masyarakat Pasca-Industrial, sebuah masyarakat yang telah mencapai tingkat 
kemakmuran material yang tinggi dengan perangkat teknologi mekanisnya, tidak 
semakin dekat dengan kebahagiaan dalam hidup, melainkan semakin dilanda kecemasan 
akibat kemewahan hidup yang telah dicapainya, dan telah menjadi penyembah ilmu 
pengetahuan dan teknologi. 

Nasr menilai bahwa orientasi hidup masyarakat modern yang terlalu bertumpu 
pada kemajuan teknologi dan pencapaian material telah menjauhkan mereka dari makna 
hidup yang hakiki. Dalam pandangannya, masyarakat semacsam ini kehilangan arah 
spiritual karena memutus hubungan dengan Tuhan. Ketika ilmu pengetahuan dan 
teknologi diposisikan sebagai tujuan utama sebagai alat, manusia menjadi terasing baik 
dari dirinya sendiri, dari sesama, maupun dari alam. Oleh karena itu, Nasr mengajak untuk 
membangun kembali pandangan hidup yang integral, yang memadukan akal, hati, dan 
spiritualitas dalam memaknai eksistensi dan merespons tantangan zaman. 

d. Kekosongan Spiritual di Era Modern 
Salah satu poin penting yang diangkat oleh Nasr mengenai manusia modern 

adalah bahwa mereka dianggap dilanda kekosongan spiritual. Kemajuan pesat di bidang 
sains dan filsafat rasionalis sejak abad ke-18 kini dirasa tidak mampu memenuhi 
kebutuhan dasar manusia dalam hal nilai-nilai transenden kebutuhan vital yang hanya 
dapat diperoleh dari wahyu ilahi8. Kekosongan spiritual ini, menurut Nasr, menjadi akar 
dari berbagai krisis modern, termasuk krisis ekologis yang kini melanda dunia. 

 Ia menegaskan bahwa tanpa fondasi spiritual yang kuat, manusia cenderung 
memperlakukan alam semesta sebagai objek eksploitasi semata, bukan sebagai ciptaan 
Tuhan yang suci dan memiliki nilai intrinsik. Dalam pandangannya, pemulihan krisis ini 
hanya mungkin dilakukan melalui pendekatan holistik yang mengintegrasikan dimensi 
spiritual ke dalam kehidupan manusia, termasuk dalam cara pandang terhadap alam. 
Maka, kebangkitan kembali nilai-nilai wahyu dianggap sebagai jalan untuk 
mengembalikan keseimbangan antara manusia dan lingkungan hidupnya. 

e. Alam Sebagai Manifestasi Dari Penciptaan Tuhan 
Seyyed Hossein Nasr, seorang filsuf dan cendekiawan Islam kontemporer, 

berpendapat bahwa menjaga hubungan yang harmonis antara manusia dan alam 
merupakan inti dari ajaran Islam. Nasr berpendapat bahwa alam bukanlah sekadar sumber 
daya alam yang dapat dieksploitasi, tetapi juga manifestasi dari penciptaan Allah yang 

 
8 Reni Dian Anggraini dan Ratu Vina Rohmatika, “Konsep Ekosufisme: Harmoni Tuhan, Alam Dan 

Manusia Dalam Pandangan Seyyed Hossein Nasr,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 16, no. 2 (2022): 1–
30, https://doi.org/10.24042/ajsla.v16i2.9971. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                               Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

 

169 
 

harus dilindungi. Nasr juga menekankan bahwa pemahaman spiritual tentang alam dapat 
membantu manusia menyadari tanggung jawab moral mereka terhadap lingkungan9. 

Melalui pendekatan ini, kesadaran ekologis tidak hanya dibangun atas dasar 
rasionalitas dan kepentingan pragmatis, tetapi juga dilandasi oleh rasa takzim dan 
tanggung jawab spiritual yang mendalam terhadap ciptaan Tuhan. 

f. Seyyed Hossein Nasr, in a Spiritual Approach 
Selain itu, Nasr menekankan bahwa konsep alam dalam Islam tidak dapat 

dipisahkan dari aspek spiritual dan kosmologis. Menurut Seyyed Hosein Nasr, alam 
bukanlah sekadar entitas fisik, melainkan manifestasi dari sifat-sifat Allah, yang terlihat 
melalui harmoni dan keteraturan yang terdapat di dunia ini. 

Dalam konteks ini, alam dapat dipahami sebagai tanda dari Allah, yang mengajak 
manusia untuk menghormati dan melestarikan alam sebagai bagian dari kewajiban 
spiritual mereka. Menurut Seyyed Hossein Nasr, pemahaman ini menegaskan bahwa 
manusia memiliki tanggung jawab moral untuk menjaga keseimbangan ekologi sebagai 
bentuk penghormatan terhadap Pencipta dan ciptaan-Nya10.  

 
3. Krisis Lingkungan sebagai Krisis Spiritual   

Saat ini, dunia modern dihadapkan pada berbagai krisis yang kompleks. Krisis-
krisis ini meliputi krisis alam, krisis budaya, krisis sosial-ekonomi, krisis pendidikan, dan 
krisis-krisis lain yang saling terkait erat. Banyak orang merasa kecewa dengan kehidupan 
di dunia ini. Mereka mendambakan keadilan, kesejahteraan, keamanan, dan perdamaian. 
Namun, kenyataannya mereka semakin kesulitan. Di Eropa saat ini, tingkat pengangguran 
meningkat dibandingkan tahun sebelumnya. 

Ada banyak contoh, seperti “hilangnya pesona dunia” (Max Weber), “pemutusan 
hubungan antara perkembangan material dan kemajuan moral” (Bertrand Russell), “celah 
antara hati dan pikiran” (Rabindranath Tagore), “sindrom alienasi” (Fromm), “kekosongan 
spiritual” (Leahy), atau “zaman kecemasan” (Bastaman). Hossein Nasr, di sisi lain, 
menggunakan ungkapan “kesengsaraan manusia modern.” Ungkapan-ungkapan tersebut 
menunjukkan krisis yang dialami oleh orang-orang yang hidup di era ini.  

Krisis multi-dimensi, yang dikatakan berasal dari kekosongan jiwa manusia 
modern dalam hal “makna,” baik ideologis, moral, mitologis, maupun spiritual, telah 
membuat modernisme dipandang sebagai pembawa kekosongan dan 
ketidakbermaknaan dalam hidup. Berbagai kritik dan upaya pencarian baru pun muncul. 
Manusia membutuhkan cara berpikir baru yang diharapkan dapat membawa kesadaran 
baru dan cara hidup baru. Dalam hal kesadaran manusia, secara praktis, telah terjadi 
fenomena pencarian makna hidup dan upaya untuk menemukan diri sendiri dalam 
keyakinan yang kaya akan spiritualitas, yang digunakan orang untuk menggambarkan 
masyarakat modern saat ini11.  

 
9 Seyyed Hossein Nasr, ISLAMIC PHILOSOPHY FROM ITS ORIGIN TO THE PRESENT (State 

University, 2006). 
10 Seyyed Hossein Nasr, THE GARDEN OF TRUTH: The Vision and Promise if Sufism, Islam’s Mystical 

Tradition (Harper One, 2007). 
11 Azaki Khoirudin, “Rekonstruksi Metafisika Seyyed Hossein Nasr dan Pendidikan Spiritual,” Afkaruna 10, 

no. 2 (2014): 202–16, https://doi.org/10.18196/aiijis.2014.0038.202-216. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                                Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 
2025 

e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 

 

 

170 
 

Menurut Seyyed Hossein Nasr, salah satu penyebab utama krisis lingkungan 
adalah hilangnya dimensi spiritual dalam kehidupan modern. Buku karyanya yang 
berjudul The Encounter of Man and Nature, yang diterbitkan pada tahun 1968, telah 
memprediksi konsekuensi serius dari krisis lingkungan yang disebabkan oleh pandangan 
sekuler manusia modern terhadap alam, dan ia berusaha untuk menghidupkan kembali 
konsep suci alam12. Nasr juga berargumen bahwa modernitas telah menjauhkan manusia 
dari hubungan harmonis dengan alam. Menurutnya, banyak orang memandang alam 
sebagai sumber daya yang dapat dieksploitasi tanpa mempertimbangkan dampak jangka 
panjang terhadap ekosistem, yang mengakibatkan perilaku konsumtif yang dapat 
menyebabkan kerusakan ekologi. Nasr menekankan bahwa perspektif ini dapat muncul 
dari pemisahan antara manusia dan alam, di mana manusia dianggap sebagai entitas 
terpisah yang tidak memiliki tanggung jawab terhadap lingkungan. 

 
4. Tanggung Jawab Manusia dalam Melindungi Lingkungan 

a. Memahami Tanggung Jawab Pengelolaan 
Sebagai makhluk Allah, manusia telah dipercayakan dengan tanggung jawab oleh 

Allah yang harus dipertanggungjawabkan di hadapan-Nya. Tugas hidup yang diemban 
manusia di bumi adalah tugas khalifah, yaitu tugas kepemimpinan, mewakili Allah di bumi 
untuk mengelola dan menjaga alam. Wewenang manusia untuk menggunakan alam 
bukanlah hak mutlak, melainkan hak yang dianjurkan oleh Allah SWT. Dan suatu hari, 
mereka akan dimintai pertanggungjawaban oleh Pemilik yang sebenarnya. Oleh karena 
itu, manusia wajib menjaga keseimbangan dan keharmonisan alam agar tidak rusak, 
sebagaimana saat Allah pertama kali mempercayakannya kepada manusia, sebagaimana 
disebutkan dalam Al-Quran, Surah Al-Qashash (28:77):  

 
“Dan carilah pahala akhirat dengan apa yang Allah berikan kepadamu, tetapi jangan 

lupakan bagianmu di dunia ini, dan berbuatlah kebaikan kepada orang lain sebagaimana 
Allah telah berbuat kebaikan kepadamu, dan janganlah kamu menimbulkan kerusakan di 
bumi.” 

 
Khalifah berarti wakil atau penerus yang memegang kekuasaan. Ketika manusia 

menjadi khalifah, artinya mereka telah dipercayakan oleh Allah untuk membawa 
kemakmuran ke bumi. Wewenang yang diberikan kepada manusia bersifat kreatif, 
memungkinkan mereka untuk memanfaatkan dan mengelola apa yang ada di bumi untuk 
penghidupan mereka sesuai dengan pedoman yang ditetapkan oleh Allah. Agar manusia 
dapat menjalankan peran khalifah dengan baik, Allah mengajarkan kebenaran dalam 
semua ciptaan-Nya melalui pemahaman dan penguasaan atas hukum-hukum yang 

 
12 Iman Santosa dan Husain Heriyanto, “Pemahaman Tradisional mengenai Alam  Menurut 

SeyyedHossein Nasr Dalam Upaya Mengatasi Krisis Lingkungan,” Jurnal Peradaban 2, no. 1 (2023): 76–93, 
https://doi.org/10.51353/jpb.v2i1.659. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                               Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

 

171 
 

terkandung dalam ciptaan-Nya. Manusia dapat mengembangkan konsep dan merancang 
hal-hal baru di ranah budaya13 

b. Kewajiban untuk Memelihara Keseimbangan Alam 
Manusia memiliki kewajiban untuk mengolah dan melestarikan potensi alam guna 

memenuhi kebutuhannya. Mengolah potensi alam yang diberikan Allah kepada manusia 
merupakan kewajiban kolektif, karena tidak semua manusia memiliki kemampuan untuk 
mengeksploitasi potensi alam yang diberikan kepada mereka. Oleh karena itu, jika 
manusia menyia-nyiakan potensi alam, artinya tidak dimanfaatkan untuk memenuhi 
kebutuhan manusia, hal itu berarti mereka mengabaikan fungsi mereka terhadap alam. 

 Dalam memenuhi tanggung jawab manusia terhadap alam, upaya harus selalu 
dilakukan untuk memastikan bahwa keselamatan manusia tidak terganggu. Sumber daya 
alam tidak boleh dieksploitasi secara berlebihan, sehingga generasi mendatang masih 
dapat menikmatinya, karena sumber daya alam bersifat terbatas. Eksploitasi yang 
berlebihan, serakah, dan sembrono terhadap sumber daya alam akan mengakibatkan 
kerugian bagi manusia itu sendiri. 

Dengan demikian, prinsip keberlanjutan menjadi landasan penting dalam 
menjalankan tanggung jawab manusia terhadap alam. Islam mengajarkan keseimbangan 
(mizan) dan larangan terhadap perusakan (fasad) di muka bumi sebagai bagian dari etika 
lingkungan yang harus dijunjung tinggi. Manusia diperintahkan untuk berbuat baik 
terhadap bumi sebagaimana mereka berharap bumi memberikan manfaat bagi 
kehidupan. Maka, menjaga kelestarian lingkungan bukan hanya tuntutan moral atau 
sosial, melainkan bagian integral dari penghambaan kepada Allah dan bentuk nyata dari 
pelaksanaan amanah sebagai khalifah di muka bumi 

 
5.    Krisis Ekologis Global dan Islam sebagai Solusi 

a. Kondisi Lingkungan Global dan Penyebabnya 
Masalah krisis lingkungan global merupakan masalah serius saat ini. Seluruh bumi 

terancam. Tidak ada negara atau bangsa yang kebal terhadap dampak krisis ini. 
Kerusakan lingkungan telah menjadi salah satu isu global yang menjadi perhatian 
komunitas dunia. Kondisi ini secara langsung mengancam kehidupan manusia. Tingkat 
kerusakan lingkungan juga meningkatkan risiko bencana alam. Penyebab kerusakan 
lingkungan dapat dikaitkan dengan dua faktor: peristiwa alam dan tindakan manusia. Ahli 
lingkungan telah menyimpulkan bahwa ada tiga faktor utama yang menyebabkan krisis 
lingkungan ini. 

b. Tiga Faktor Utama Penyebab Krisis Lingkungan 
1. Masalah filosofis mendasar. 
 Masalah ini berasal dari perspektif manusia yang keliru tentang dirinya sendiri, 

alam, dan posisi manusia dalam ekosistem keseluruhan. Keyakinan manusia akan 
keunggulannya sendiri telah menyebabkan sikap hegemonik terhadap inferioritas alam. 
Akibatnya, perilaku manusia cenderung konsumtif dan eksploitatif terhadap sumber daya 
alam. Mindset ini, didukung oleh materialisme, kapitalisme, dan pragmatisme, serta 

 
13 Sukron Ma’mun, TANGGUNG JAWAB MANUSIA TERHADAP ALAM, 2021, 

https://binus.ac.id/character-building/2021/01/tanggung-jawab-manusia-terhadap-alam/. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                                Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 
2025 

e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 

 

 

172 
 

didorong oleh ilmu pengetahuan dan teknologi, telah mempercepat dan memperparah 
kerusakan lingkungan.  

2. Masalah politik-ekonomi global.  
Akibat materialisme, kapitalisme, dan pragmatisme, negara-negara maju (Barat) 

telah mendirikan pabrik-pabrik industri yang menyebabkan polusi dan kerusakan 
lingkungan. Masalah timbul ketika negara-negara Barat menuntut negara-negara dunia 
ketiga untuk berperan aktif dalam melestarikan lingkungan, terutama dalam menangani 
kasus kebakaran hutan, sementara negara-negara miskin dan berkembang melihat Barat 
sebagai pihak yang paling bertanggung jawab atas krisis lingkungan global.  

 
 
3. Masalah pemahaman agama.  
Di kalangan Muslim, masih ada kelompok yang memegang pemahaman teologis 

yang teosentris. Orang-orang dengan pemahaman ini memandang bencana alam seperti 
tsunami, banjir, dan sebagainya sebagai kehendak Tuhan, dan tidak melihat krisis ekologi 
ini sebagai akibat dari krisis kemanusiaan, krisis moral sosial, dan kegagalan manusia 
dalam memahami hukum alam14. 

c. Sayyed's Thoughts on Environmental Issues 
Dalam hal isu lingkungan, Nasr menawarkan pendekatan filosofis terhadap 

keilahian, yaitu “ekoteologi,” sebagai solusi. Dalam konteks ini, teologi dipahami sebagai 
ajaran atau nilai-nilai Islam yang berkaitan dengan keberadaan atau eksistensi Tuhan. 
Oleh karena itu, ecotheology dalam konteks ini merupakan cara untuk ‘menampilkan’ 
Tuhan dalam segala aspek kehidupan manusia, termasuk pengelolaan lingkungan dan 
pemanfaatan sumber daya alam, guna menciptakan harmoni antara manusia dan alam, 
sehingga mewujudkan Islam sebagai rahmat bagi seluruh makhluk (rahmatan lil alamin), 
yang mencakup komitmen Islam untuk menjaga keutuhan ciptaan Tuhan dan 
keberlanjutan lingkungan15.  

Selain itu, Seyyed Hossein Nasr menawarkan solusi. Dalam bukunya MAN AND 
NATURE: The Spiritual Crisis of Modern Man, Nasr mengalihkan perhatian pada prinsip-
prinsip spiritual dalam menjaga keseimbangan ekologi. Ia menekankan bahwa ajaran 
Islam mengakui keseimbangan dan harmoni sebagai bagian dari penciptaan Allah, di 
mana manusia memiliki tanggung jawab moral untuk menjaga dan menghormati 
ekosistem. Melalui konsep mizan (keseimbangan) dan amanah (kepercayaan), Nasr 
menegaskan bahwa manusia bukanlah pemilik, melainkan pengelola yang harus 
bertindak bijaksana dalam memanfaatkan sumber daya alam. Perspektif ini sangat 
relevan dalam menghadapi ancaman ekologi global, di mana eksploitasi sumber daya 
alam yang tidak terkendali dapat menimbulkan dampak merugikan bagi lingkungan.  
KESIMPULAN 

 
14 Muhammad Harfin Zuhdi, “FIQH AL-BÎ’AH: TAWARAN HUKUM ISLAM DALAM MENGATASI 

KRISIS EKOLOGI,” AL-‘ADALAH 8 (2015): 771–84. 
15 Siti Ulfiani dan Radea Uli Hambali, “Dogma Antroposentrisme Pemicu Krisis Lingkungan dalam 

Pandangan Ekoteologi Seyyed Hossein Nasr,” The 4th Conference on Islamic and Socio-Cultural Studies (CISS) 
19 (2023): 762–78. 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                               Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

 

173 
 

Pandangan Nasr tentang lingkungan dalam ajaran Islam menekankan pentingnya 
hubungan yang harmonis antara manusia dan alam sebagai bagian integral dari ciptaan 
Allah SWT. Nasr menekankan bahwa alam bukan hanya sumber daya yang dapat 
dieksploitasi, tetapi juga manifestasi Allah yang harus dijaga dan dilindungi. Dengan 
mengembangkan nilai-nilai spiritual, etika, dan moral Islam, manusia, sebagai pengelola 
bumi, diharapkan dapat menjaga keseimbangan dan keberlanjutan lingkungan untuk 
generasi mendatang. Konsep ini sangat relevan dalam mengatasi krisis lingkungan global 
yang disebabkan oleh eksploitasi berlebihan terhadap alam dan menawarkan solusi 
berbasis spiritualitas untuk menciptakan harmoni antara manusia dan alam demi 
keberlanjutan kehidupan di bumi ini.  
 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Anggraini, Reni Dian, dan Ratu Vina Rohmatika. “Konsep Ekosufisme: Harmoni Tuhan, 
Alam Dan Manusia Dalam Pandangan Seyyed Hossein Nasr.” Al-Adyan: Jurnal 
Studi Lintas Agama 16, no. 2 (2022): 1–30. 
https://doi.org/10.24042/ajsla.v16i2.9971. 

Asroni, Ahmad. “ETIKA LINGKUNGAN DALAM PERSPEKTIF ISLAM.” PROSIDING 
KONFERENSI INTEGRASI INTERKONEKSI ISLAM DAN SAINS 4 (2022): 54–59. 

Djazuli, Saefudin. “Islamic Concept About Environemantal Conservation.” Jurnal Bimas 
Islam 7, no. 2 (2023): 337–68. 

Idris, Saifullah. “ISLAM DAN KRISIS LINGKUNGAN HIDUP (Perspektif Seyyed Hossein 
Nasr dan Ziauddin Sardar).” Ar-Raniry 1 (2020): 1–20. 

Khoirudin, Azaki. “Rekonstruksi Metafisika Seyyed Hossein Nasr dan Pendidikan 
Spiritual.” Afkaruna 10, no. 2 (2014): 202–16. 
https://doi.org/10.18196/aiijis.2014.0038.202-216. 

Ma’mun, Sukron. TANGGUNG JAWAB MANUSIA TERHADAP ALAM. 2021. 
https://binus.ac.id/character-building/2021/01/tanggung-jawab-manusia-
terhadap-alam/. 

Nasr, Seyyed Hossein. ISLAMIC PHILOSOPHY FROM ITS ORIGIN TO THE PRESENT. State 
University, 2006. 

Nasr, Seyyed Hossein. THE GARDEN OF TRUTH: The Vision and Promise if Sufism, Islam’s 
Mystical Tradition. Harper One, 2007. 

Nasr, Seyyed Hossein. “The Spiritual and Religious Dimensions of the Environmental 
Crisis.” The Ecologist 30, no. 1 (2000): 18–20. 

Nugraha, Aulia Rahman, dan Naupal Naupal. “DIALOGUE BETWEEN ISLAM AND 
ENVIRONTMENTAL ETHICS THROUGH THE SEYYED HOSSEIN NASR 
THOUGHT.” International Review of Humanities Studies 4, no. 2 (2019): 797–810. 
https://doi.org/10.7454/irhs.v0i0.204. 

Santosa, Iman, dan Husain Heriyanto. “Pemahaman Tradisional mengenai Alam  Menurut 
SeyyedHossein Nasr Dalam Upaya Mengatasi Krisis Lingkungan.” Jurnal 
Peradaban 2, no. 1 (2023): 76–93. https://doi.org/10.51353/jpb.v2i1.659. 

Ulfiani, Siti, dan Radea Uli Hambali. “Dogma Antroposentrisme Pemicu Krisis Lingkungan 
dalam Pandangan Ekoteologi Seyyed Hossein Nasr.” The 4th Conference on Islamic 



Irfan Maulana Adnan, Mukhsin Achmad                                                Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 
2025 

e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 

 

 

174 
 

and Socio-Cultural Studies (CISS) 19 (2023): 762–78. 
Willya, Evra. “ETIKA DAN PRINSIP PENGELOLAAN LINGKUNGAN DALAM PERSPEKTIF 

HUKUM ISLAM: KAJIAN FILOSOFIS, FENOMENOLOGIS, DAN NORMATIF.” 
I’tisham : Journal of Islamic Law and Economics 2, no. 1 (2022). 

Yunus, Muhammad. “What Are the Teachings of Islam on Environmental Protection.” 
IslamiCity, 2024. https://www.islamicity.org/102358/what-are-the-teachings-of-
islam-on-environmental-protection/. 

Zuhdi, Muhammad Harfin. “FIQH AL-BÎ’AH: TAWARAN HUKUM ISLAM DALAM 
MENGATASI KRISIS EKOLOGI.” AL-‘ADALAH 8 (2015): 771–84.    

 
 
 


