
Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

183 
 

REVITALISASI PEMBELAJARAN BAHASA ARAB DALAM PENDIDIKAN ISLAM 
INDONESIA 

 
Imron Rosyadi1, Badrus Samsul Fata2 

1,2Institut Binamadani Indonesia, Tangerang 
abanawas@gmail.com, badrusfata@gmail.com2  

 
ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji secara kritis problematika pembelajaran bahasa Arab dalam pendidikan Islam di 
Indonesia dan menawarkan strategi revitalisasi yang transformatif. Meskipun bahasa Arab memiliki posisi 
teologis sebagai bahasa wahyu, implementasi pembelajarannya di madrasah masih menghadapi tantangan 
dalam hal penguasaan fungsional siswa. Studi ini mengidentifikasi empat isu utama: kesenjangan imersi antara 
pesantren dan madrasah, fosilisasi kesalahan linguistik, siklus demotivasi struktural, serta ketidaksesuaian 
kurikulum dan evaluasi. Untuk mengatasinya, direkomendasikan pergeseran paradigma menuju pendekatan 
komunikatif yang bermakna, integrasi teknologi sebagai lingkungan imersif virtual, dan penerapan model 
Content and Language Integrated Learning (CLIL). Strategi ini didukung oleh pendekatan triangulasi sinergis 
antara kebijakan pusat, inovasi kelembagaan, dan kolaborasi lintas jaringan. Dengan demikian, pembelajaran 
bahasa Arab berpotensi menjadi sarana pembangunan intelektual sekaligus instrumen diplomasi budaya dan 
ekonomi syariah Indonesia secara global. 

Kata Kunci: Bahasa Arab, Pendekatan Komunikatif, CLIL. 

Abstract: This study examines the core challenges of Arabic instruction in Indonesia’s Islamic education system 
and proposes a revitalization strategy. Despite its theological importance, Arabic acquisition remains weak due to 
immersion gaps, persistent linguistic errors, low motivation, and curriculum-assessment misalignment. The 
research advocates a communicative-functional approach, digital immersion, and CLIL integration, supported by 
coordinated policy, institutional reform, and cross-sector collaboration. Arabic is reframed as both a developmental 
tool and a strategic asset for Indonesia’s global cultural and sharia economic diplomacy. 

Keywords: Arabic Language, Communicative Approach, CLIL. 

 

PENDAHULUAN 

Pembelajaran bahasa Arab di Indonesia tengah dihadapkan pada tantangan strategis 
yang bersifat kompleks dan multidimensional. Hambatan tersebut tidak hanya berpijak pada 
aspek teknis-pedagogis, melainkan juga menyentuh dimensi filosofis yang lebih mendasar, 
yakni bagaimana memaknai posisi bahasa Arab dalam kerangka pendidikan Islam. Dalam 
konteks inilah, kebutuhan akan revitalisasi pembelajaran menjadi semakin mendesak dan 
menyeluruh.  

Urgensi pembaruan ini tidak dapat dipandang sekadar sebagai respons terhadap 
kelemahan metodologis dalam pengajaran bahasa, melainkan berakar pada kedudukan 
ganda bahasa Arab yang bersifat esensial. Pertama, bahasa Arab merupakan bahasa wahyu 
yang secara ilahiah dipilih sebagai media penyampaian Al-Qur’an dan Hadist, 
menjadikannya alat utama dalam membangun otoritas keilmuan Islam. Kedua, bahasa ini 
berfungsi sebagai bahasa peradaban yang menjadi penghela tradisi intelektual Islam, 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah
mailto:abanawas@gmail.com
mailto:badrusfata@gmail.com2


184 
 

sekaligus medium utama dalam transmisi dan pengembangan ilmu pengetahuan klasik pada 
masa keemasan dunia Islam.1  

Bahasa Arab tidak semata-mata berfungsi sebagai alat komunikasi, tetapi juga sebagai 
fondasi epistemologis yang menopang studi keislaman secara otentik serta menjadi gerbang 
menuju pemahaman atas khazanah keilmuan global yang diwariskan umat Islam dari masa 
silam. Revitalisasi pembelajarannya harus mampu menghidupkan kembali peran gandanya 
sebagai bahasa agama sekaligus bahasa keilmuan dan budaya agar lebih relevan dan 
kontributif dalam konteks pendidikan Islam Indonesia saat ini.2 

Secara teologis, bahasa Arab memiliki status yang tidak dapat dinegosiasikan. Al-
Qur’an diturunkan dalam bahasa Arab yang jelas dan terang (mubin) sebagaimana 
ditegaskan dalam Al-Qur’an:  
 

 ۝٣اِنَّا جَعَلْنٰهُ قُ رْاٰنَّا عَرَبيًِّا لاعَلاكُمْ تَ عْقِلُوْنََۚ 

Sesungguhnya Kami menjadikannya sebagai Al-Qur’an yang berbahasa Arab agar kamu 

mengerti”. (Q. S. Az-Zukhruf, [43]:3) 

Bahasa ini dipilih secara ilahiah sebagai medium penyampaian wahyu terakhir, 
sehingga mempelajarinya bukan hanya sebuah aktivitas linguistik, tetapi bagian dari 
komitmen keberagamaan. Dua sumber primer ajaran Islam, Al-Qur’an dan Hadist, 
diturunkan dalam bahasa Arab, menandakan bahwa penguasaannya merupakan syarat 
untuk memahami pesan-pesan suci secara otentik dan mendalam. Kekayaan struktur 
gramatikal dan semantik bahasa Arab memungkinkan penyampaian makna yang presisi dan 
berlapis. Tanpa kemampuan bahasa ini, seorang pembelajar hanya akan berhadapan dengan 
tafsir sekunder atau terjemahan, yang berisiko menghilangkan konteks historis, dimensi 
spiritual, serta keindahan sastra (balaghah) dari teks asli. Misalnya, kata sabil dalam hadist 
dapat bermakna lebih dari sekadar jalan secara fisik, tetapi juga mencakup dimensi 
perjuangan batiniah dalam konteks keimanan.3 

Penguatan posisi teologis ini telah lama ditegaskan oleh para ulama klasik. Pernyataan 
tentang pentingnya mempelajari bahasa Arab sebagaimana dinisbatkan kepada Umar bin 
Khattab termasuk sebagai kategori atsar (perkataan sahabat). Meskipun sanadnya dinilai 
munqathi’ (terputus) oleh sebagian ahli hadits, akan tetapi maknanya diterima secara luas 
oleh para ulama dan sering dijadikan hujjah untuk menegaskan urgensi penguasaan bahasa 
Arab dalam memahami agama secara utuh. Ungkapan terkenal itu berbunyi: 

 

اَ مِنْ دِينِكُمْ   تَ عَلامُوا الْعَرَبيِاةَ فإَِنَّا

Pelajarilah bahasa Arab, karena ia bagian dari agamamu. 
 

 
1 Imelda Wahyuni,  Genealogi Bahasa Arab: Perkembangannya sebagai Bahasa Standar, Yogyakarta: 

Deepublis, 2017, h. 2. 
2 Muhbib Abdul Wahab, Peran Bahasa Arab dalam Pengembangan Ilmu dan Peradaban Islam, Jakarta: 

UIN Syarif Hidayatullah. 2014, h. 3–4 
3 Imelda Wahyuni, Genealogi Bahasa Arab: ….., 2–3. 



Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

185 
 

Perkataan ini diriwayatkan oleh Ibnu Abi Syaibah,4 dan juga Al-Bayhaqi.5 Ibn Taimiyah 
juga turut mengutip atsar ini. Ibnu Taimiyah menegaskan bahwa mempelajari bahasa Arab 
merupakan bagian dari menjaga agama, karena bahasa Arab adalah syi‘ar Islam dan menjadi 
sarana utama untuk memahami syariat. Bahkan, menurut Ibn Taimiyah, upaya 
meninggalkan bahasa Arab dalam ruang-ruang keilmuan dan peribadahan berisiko 
menggoyahkan identitas keislaman masyarakat Muslim secara perlahan.6  

Hal ini menempatkan kompetensi linguistik sebagai elemen krusial dalam dirasah 
islamiyah yang menjadikan bahasa Arab bukan sekadar alat bantu, tetapi bagian dari 
struktur pengetahuan Islam itu sendiri. 

Selain sebagai bahasa wahyu, bahasa Arab juga memiliki peran historis sebagai bahasa 
peradaban. Selama masa keemasan Islam pada abad ke-8 hingga 13, ia menjadi lingua franca 
dalam berbagai disiplin ilmu seperti filsafat, kedokteran, matematika, dan astronomi. Para 
ilmuwan Muslim tidak hanya menerjemahkan karya Yunani dan Persia ke dalam bahasa 
Arab, tetapi juga mengembangkan kerangka epistemik yang orisinal dan berpengaruh 
hingga ke Renaisans Eropa.7  

Melalui bahasa Arab, karya-karya monumental dari Ibnu Sina, Al-Farabi, Al-
Khawarizmi, dan Al-Ghazali dapat diakses dalam bentuk aslinya, memberikan peluang besar 
bagi generasi baru untuk menggali kembali warisan keilmuan dunia Islam. Oleh sebab itu, 
pembelajaran bahasa Arab bukan hanya sebagai dimensi spiritual, tetapi juga sarana 
transformasi intelektual dan kultural. 

Dualitas peran ini menunjukkan bahwa revitalisasi pembelajaran bahasa Arab tidak 
bisa hanya dilandaskan pada motivasi ritual, seperti kemampuan membaca Al-Qur’an untuk 
kebutuhan ibadah. Lebih dari itu, bahasa Arab perlu dihadirkan sebagai bahasa yang hidup, 
dinamis, dan relevan dengan kehidupan intelektual dan profesional kontemporer. 

Dengan demikian, paradigma pendidikan bahasa Arab harus bergerak dari pendekatan 
tekstual ke pendekatan komunikatif dan integratif. Tujuannya tidak semata mencetak ahli 
tata bahasa klasik, tetapi juga generasi Muslim yang mampu mengakses teks-teks orisinal 
dengan kedalaman makna, serta berkontribusi dalam percakapan global tentang peradaban 
dan ilmu pengetahuan Islam.  

Pendekatan yang demikian ini menuntut perumusan strategi pembelajaran yang tidak 
hanya menghormati dimensi sakral bahasa Arab, tetapi juga merancang jalur-jalur aplikatif 
untuk menjadikannya sebagai kompetensi utama dalam ranah akademik, sosial, dan 
geopolitik dunia Islam kontemporer.8 
 
METODE PENELITIAN 

Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan strategi analisis 
tematik berbasis studi kepustakaan dan observasi lapangan terbatas. Data dikumpulkan dari 
berbagai sumber sekunder yang relevan seperti artikel ilmiah, dokumen kurikulum, hasil 
evaluasi pembelajaran, serta praktik terbaik di lembaga pendidikan Islam yang mengajarkan 

 
4 Ibnu Abi Syaibah, Al-Muṣannaf juz 7, Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2005,  h. 150 
5 Imam Al-Baihaqi  Sunan al-Kubra juz 6, Beirut: Dar Al-kutub Al-Ilmiyah, 2003, h. 127. 
6 Ibnu Taimiyah, Iqtida`  asshirat al-Mustaqim li Mukhalafati Ashabil Jahim, ed. Nashir ibn Abd al-Karim 

al-Aql, Riyadh: Dar At-Thayyibah, 199, h. 470. 
7 Muhammad Nasrulloh, Sejarah Kronologi Bahasa Arab: Semitik, Tarbawi: Journal on Islamic Education, 

UIN SATU Tulungagung, 2023, hlm. 4–5 
8 Imelda Wahyuni, Genealogi Bahasa Arab:… h. 6. 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


186 
 

bahasa Arab. Untuk mendeteksi titik-titik stagnasi pedagogis yang bersifat sistemik, 
digunakan model diagnosis reflektif sebagai tahap awal dalam menyusun arah revitalisasi 
pembelajaran. 

Hasil diagnosis yang komprehensif mengungkapkan empat problematika utama yang 
menjadi landasan urgensi transformasi pendekatan dalam pembelajaran bahasa Arab.. 
Empat masalah utama tersebut adalah kesenjangan imersi antara pesantren dan madrasah, 
fosilisasi kesalahan linguistik akibat minim praktik lisan, demotivasi sistemik karena metode 
monoton dan persepsi negatif, serta kurikulum-evaluasi yang tidak mendukung kompetensi 
komunikatif. Empat kategori masalah ini dianalisis sebagai simpul-simpul kegagalan 
pedagogis yang harus dijawab melalui desain strategi pembelajaran baru, dengan 
menggunakan pendekatan komunikatif, integratif, dan berbasis performa fungsional. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
A.  Diagnosis Komprehensif Problematika Pembelajaran  Kontemporer 

Meskipun urgensinya tidak terbantahkan, realitas di lapangan menunjukkan bahwa 
pembelajaran bahasa Arab di Indonesia masih dibayangi oleh serangkaian problematika 
yang kompleks dan saling terkait. Untuk merumuskan strategi revitalisasi yang tepat 
sasaran, diperlukan diagnosis yang mendalam terhadap tantangan-tantangan tersebut. 
Udin Zaenudin dan beberapa akademisi yang concern pada masalah tersebut 
mengelompokkan masalah ke dalam dua kategori besar, yaitu  rintangan linguistik yang 
melekat pada natur bahasa Arab itu sendiri bagi penutur Indonesia, dan hambatan non-
linguistik yang bersifat sistemik, pedagogis, dan sosio-kultural.9 
1. Rintangan Linguistik: Analisis Kesalahan bagi Penutur Indonesia 

Pembelajaran bahasa Arab bagi penutur non-Arab, khususnya Indonesia, 
dihadapkan pada kesulitan-kesulitan yang berasal dari perbedaan fundamental antara 
struktur bahasa Arab dan bahasa Indonesia. Problematika linguistik ini mencakup empat 
tataran utama: fonologi, morfologi, sintaksis, dan leksikal.10 
a. Fonologi ('Ilm al-Ashwat)11 

Tataran fonologi atau tata bunyi menjadi rintangan pertama dan paling 
mendasar. Bahasa Arab memiliki sejumlah fonem konsonan yang tidak terdapat dalam 
inventaris fonem bahasa Indonesia. Kesulitan utama terletak pada artikulasi huruf-
huruf halqiyah (tenggorokan) seperti 'ain (ع) dan ha' (ح), huruf-huruf isti'la 
(tebal/faringal) seperti shad (ص), dhad (ض), tha' (ط), dan zha' (ظ), serta huruf-huruf 
frikatif seperti qaf (ق), tsa' (ث), dan dzal ( ذ).    

Akibat interferensi dari bahasa ibu, pembelajar Indonesia cenderung 
menyubstitusi bunyi-bunyi tersebut dengan bunyi terdekat dalam bahasa Indonesia, 
misalnya mengucapkan 'ain (ع) sebagai vokal 'a' biasa, atau qaf (ق) sebagai 'k'. 
Kesalahan ini seringkali dianggap sepele, padahal dalam bahasa Arab, perubahan satu 
fonem dapat mengubah makna kata secara drastis. Contoh klasik adalah perbedaan 
antara kata.12   ٱلْـحَمْد (alhamdu, segala puji) dan   ٱلْـهَمْد (alhamdu, kematian), di mana 

 
9 Udin Zaenudin, Problematika Penutur Non Arab dalam Pembelajaran Bahasa Arab (Tasikmalaya: 

Institut Agama Islam Tasikmalaya, 2022), 1–3,   

https://journal.iaitasik.ac.id/index.php/hasbuna/article/download/220/201/852 
10 Muhammad Mubasysyir Munir, Linguistik Arab dan Pembelajarannya: Pendekatan Psikolinguistik 

(Malang: CV Gita Lentera, 2024), 33-65 
11 Muhammad Mubasysyir Munir, Linguistik Arab dan….h. 33. 
12 Lilis Solehatin, “Penerapan Strategi Pembelajaran Bahasa Arab bagi Penutur Non-Arab dalam Konteks 

Indonesia,” Yudistira: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora 5, no. 2 (2023): 67–68,  



Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

187 
 

kesalahan pengucapan huruf ح menjadi  ه berakibat fatal pada makna dalam konteks 
ibadah seperti salat. Selain itu, sistem vokal bahasa Arab yang mengenal vokal pendek 
dan panjang juga menjadi sumber kesalahan, karena panjang-pendeknya vokal 
bersifat fonemis (membedakan makna).    

b. Morfologi ('Ilm al-Sharf)13 
Ilmu sharf atau morfologi, yang mempelajari pembentukan dan perubahan kata, 

diidentifikasi sebagai salah satu problematika terberat bagi siswa Indonesia. Bahasa 
Arab adalah bahasa inflektif yang sangat kaya, di mana satu akar kata dapat 
diturunkan (isytiqaq) menjadi puluhan bentuk kata dengan makna berbeda melalui 
pola-pola (wazan) tertentu. Sistem konjugasi (tashrif) kata kerja berdasarkan subjek 
(persona, gender, dan jumlah) juga sangat kompleks dibandingkan bahasa Indonesia 
yang cenderung aglutinatif dan analitis. 
Kesalahan morfologis yang paling umum terjadi meliputi :    
1) Gender (Mudzakar dan Mu'annats)  

Kesulitan dalam menentukan dan menyelaraskan gender kata benda, kata sifat, dan 
kata kerja. Siswa seringkali salah dalam menggunakan bentuk feminin untuk subjek 
maskulin, atau sebaliknya.    

2) Jumlah (Mufrad, Mutsanna, Jamak) 
Bahasa Arab memiliki tiga kategori jumlah (tunggal, dual, dan jamak), dengan 
bentuk jamak yang seringkali tidak beraturan (jamak taksir). Ini menjadi sumber 
kesalahan yang signifikan.    

3) Perubahan Bentuk Kata Kerja.  
Kesalahan dalam mengubah bentuk kata kerja (fi'il) sesuai dengan dhomir (kata 
ganti) yang menjadi subjeknya, baik dalam kala lampau (madhi), sekarang/akan 
datang (mudhari'), maupun perintah (amr).    

c. Sintaksis (Ilmu An-Nahwu)14 
Pada tataran sintaksis atau tata kalimat, tantangan utama bagi pembelajar 

Indonesia adalah konsep i'rab, yaitu sistem perubahan harakat atau huruf akhir sebuah 
kata yang menunjukkan fungsi gramatikalnya dalam kalimat (apakah sebagai subjek, 
objek, dan lain-lain). Konsep ini sama sekali tidak ada dalam bahasa Indonesia, 
sehingga sulit untuk diinternalisasi.  

Sebagai contoh, kata Muhammad dapat berbunyi Muhammadun, Muhammadan, 
atau Muhammadin tergantung posisinya dalam kalimat, seperti pada contoh:  

 
د   جَاءَ مُحَمَّ

(Ja'a Muhammadun, Muhammad telah datang) versus ا
ً
د مُحَمَّ  

ُ
يْت

َ
 Ra'aitu)  رَأ

Muhammadan, Saya telah melihat Muhammad).    
Kesalahan sintaksis umum lainnya adalah dalam penyusunan struktur kalimat 

(misalnya, perbedaan antara kalimat verbal/jumlah fi'liyyah dan kalimat 
nominal/jumlah ismiyyah), penggunaan kata sandang al-, serta kesesuaian (agreement) 
antara subjek-predikat dan kata sifat-kata benda dalam hal gender dan jumlah.    

d. Leksikal-Semantik dan Penulisan (Imla)15 

 
https://journal.aripi.or.id/index.php/Yudistira/article/download/1625/2001/8196 
13 Muhammad Mubasysyir Munir, Linguistik Arab dan…h 43. 
14 Muhammad Mubasysyir Munir, Linguistik Arab dan… h. 53 
15 Muhammad Mubasysyir Munir, Linguistik Arab dan… h. 65 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


188 
 

Pada level kosakata, siswa dihadapkan pada banyaknya sinonim (muradif) dan 
polisemi (satu kata dengan banyak makna) yang pemilihannya sangat bergantung 
pada konteks. Hal ini menuntut pemahaman yang lebih dari sekadar hafalan kata. Dari 
segi penulisan (imla), tantangannya meliputi sistem penulisan dari kanan ke kiri, 
bentuk huruf yang bersambung dan berubah-ubah tergantung posisinya (di awal, 
tengah, atau akhir kata), serta kaidah penulisan hamzah yang kompleks dan beragam.    

2. Hambatan Sistemik dan Non-Linguistik 
Kesulitan-kesulitan linguistik yang telah diuraikan diperparah oleh serangkaian 

hambatan non-linguistik yang bersifat sistemik, pedagogis, dan sosio-kultural. Faktor-
faktor eksternal ini seringkali menjadi penyebab utama mengapa problematika linguistik 
tidak pernah teratasi secara tuntas.16 
a. Krisis Pedagogis 

Salah satu akar masalah yang paling sering diidentifikasi adalah dominasi 
metode pengajaran yang sudah usang dan tidak lagi efektif. Metode  Gramatika-
Terjemah (Qawa'id wa Tarjamah), yang menekankan pada penghafalan kaidah-kaidah 
nahwu dan sharaf secara dekontekstualisasi, masih banyak digunakan. Pendekatan ini 
menghasilkan siswa yang mungkin hanya hafal kaidah, tetapi tidak mampu 
menggunakannya untuk berkomunikasi secara aktif dan spontan. Guru seringkali 
hanya mengandalkan metode ceramah dan tanya jawab yang monoton. Hal ini 
diperburuk oleh kurangnya pelatihan dan pengembangan profesional bagi para guru 
untuk menguasai metodologi pengajaran bahasa yang lebih modern dan komunikatif.    

b. Defisit Sumber Daya dan Infrastruktur 
Kualitas pembelajaran sangat dipengaruhi oleh ketersediaan sumber daya yang 

memadai. Namun, banyak lembaga pendidikan, khususnya madrasah, menghadapi 
keterbatasan ini. Sumber belajar seperti buku teks seringkali dianggap tradisional, 
tidak menarik, dan kurang relevan dengan dunia siswa. Selain itu, fasilitas pendukung 
krusial seperti laboratorium bahasa, perangkat audio-visual, dan akses internet yang 
stabil masih sangat minim di banyak sekolah. Keterbatasan ini menghalangi guru 
untuk menerapkan metode pengajaran yang lebih bervariasi dan interaktif.17   

c. Lingkungan Belajar yang Tidak Mendukung 
Seperti yang telah dianalisis pada Bagian I, ketiadaan lingkungan yang 

membiasakan penggunaan bahasa Arab di luar jam pelajaran menjadi penghalang 
utama, terutama di madrasah. Tanpa adanya kebutuhan dan kesempatan untuk 
mempraktikkan bahasa dalam kehidupan sehari-hari, materi yang dipelajari di kelas 
akan mudah terlupakan. Masalah ini diperparah oleh persepsi negatif di kalangan siswa 
yang seringkali menganggap bahasa Arab sebagai pelajaran yang sangat sulit, kuno, 
dan tidak praktis untuk masa depan mereka. Persepsi ini secara langsung menurunkan 
motivasi belajar mereka.18    

d. Problematika Kurikulum dan Evaluasi 
Kurikulum yang berlaku seringkali dikritik karena kurang relevan dengan 

kebutuhan nyata siswa dan tuntutan zaman. Struktur materi seringkali diajarkan 

 
16 Udin Zaenudin, Problematika Penutur Non Arab dalam Pembelajaran Bahasa Arab (Tasikmalaya: 

Institut Agama Islam Tasikmalaya, 2022), 1–3,   

https://journal.iaitasik.ac.id/index.php/hasbuna/article/download/220/201/852 
17 Abdul Wahab Rosyidi, Manajemen Mutu Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah (Malang: UIN 

Maulana Malik Ibrahim, 2021) h. 65 
18 Rini Astuti, Akla, dan Albarra Sarbaini,Strategi Pembentukan Lingkungan Berbahasa Arab di Madrasah 

Aliyah, An-Nabighoh 22, no. 1 (2020): 17–36. 



Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

189 
 

secara terpisah-pisah (misalnya, nahwu, sharaf, muhadatsah diajarkan oleh guru yang 
berbeda) dan kurang terintegrasi. Lebih jauh lagi, sistem evaluasi cenderung sangat 
menekankan aspek kognitif, yaitu pengetahuan teoretis tentang kaidah bahasa. Ujian-
ujian lebih banyak mengukur kemampuan siswa dalam menganalisis i'rab atau 
menerjemahkan kalimat, daripada mengukur performa komunikatif mereka secara 
holistik dalam situasi nyata.19    

Secara kolektif, problematika linguistik dan non-linguistik ini menciptakan sebuah 
ekosistem pembelajaran yang tidak kondusif. Kesalahan-kesalahan linguistik yang 
seharusnya dapat dikoreksi melalui praktik yang intensif, justru menjadi permanen atau 
"fosil" karena metode pengajaran yang dominan mengabaikan latihan lisan-
pendengaran. Ini menciptakan lulusan yang paradoks, yang menguasai teori gramatika di 
atas kertas, tetapi gagap dalam percakapan.    

Lebih jauh, Faktor-faktor non-linguistik dalam pembelajaran bahasa Arab kerap 
membentuk suatu siklus demotivasi yang saling memperkuat. Ketika guru mengandalkan 
metode pembelajaran yang repetitif dan tidak variatif, serta didukung oleh sumber 
belajar yang kurang menarik, siswa cenderung mengalami kejenuhan dan kehilangan 
motivasi. Kondisi kelas yang pasif ini, ditambah dengan minimnya dukungan 
kelembagaan, menyebabkan guru enggan melakukan inovasi pedagogis dan akhirnya 
kembali pada pendekatan tradisional yang dianggap aman. Rendahnya hasil belajar siswa 
kemudian memperkuat persepsi negatif bahwa bahasa Arab adalah mata pelajaran yang 
sulit dan tidak menarik. Persepsi ini berdampak pada rendahnya komitmen institusi untuk 
berinvestasi dalam pelatihan guru maupun pengembangan sumber daya pembelajaran. 
Untuk memutus siklus negatif ini, diperlukan intervensi yang bersifat simultan dan 
terintegrasi pada berbagai level. yaitu peningkatan kapasitas guru, pengembangan 
materi ajar yang kontekstual, penyesuaian kurikulum yang relevan, serta penciptaan 
lingkungan belajar yang mendukung keterlibatan aktif peserta didik. 

 
B. Dua Kutub Ekosistem Pembelajaran Bahasa Arab di Indonesia 

Di Indonesia, pendidikan bahasa Arab secara institusional didominasi oleh dua 
ekosistem utama yang memiliki filosofi, pendekatan, dan hasil yang berbeda secara 
signifikan: pesantren dan madrasah. Keduanya memiliki filosofi, pendekatan, dan hasil 
pembelajaran yang berbeda secara signifikan, sehingga pemahaman terhadap karakteristik 
masing-masing menjadi krusial dalam merancang strategi revitalisasi yang kontekstual dan 
efektif.20 
1. Pesantren: Ekosistem Imersif Berbasis Tradisi 

Pesantren, baik yang bercorak tradisional (salafi) maupun modern (khalafi), 
merupakan benteng utama pengajaran bahasa Arab di Indonesia. Kekuatan 
fundamentalnya terletak pada penciptaan lingkungan berbahasa (bi'ah lughawiyyah) 
yang imersif. Di banyak pesantren, bahasa Arab dan bahasa Inggris digunakan sebagai 
bahasa komunikasi sehari-hari, baik di dalam maupun di luar kelas. Bahkan, beberapa 
pesantren modern secara eksplisit menargetkan penguasaan keterampilan berbicara 

 
19 Aulia Rahman, Wahid Murni, dan Nurhadi, Manajemen Kurikulum Bahasa Arab di Madrasah: Kajian 

Problematika (Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2024), 14–18. 
20 Abdul Azis, Pembelajaran Bahasa Arab di Pesantren: Mengatasi Permasalahan dengan Strategi, 

Metode, dan Pendekatan Pembelajaran (Mataram: Sanabil, 2021), 96–113. 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


190 
 

(kalam) dan menulis (kitabah) sebagai bagian dari kurikulum mereka. Hal ini memberikan 
pengalaman praktis yang intensif dan berkelanjutan, yang secara signifikan 
mempercepat penguasaan aktif para santri.21 

Tujuan pembelajaran di pesantren sangat jelas dan fungsional, yaitu membekali 
santri dengan kemampuan untuk memahami dan mengkaji kitab-kitab Islam klasik (kitab 
kuning) yang menjadi inti kurikulumnya. Metode pengajian kitab kuning, meskipun 
seringkali tradisional, membantu siswa memahami struktur bahasa secara mendalam dan 
aplikatif. Pesantren modern bahkan secara eksplisit menargetkan kefasihan berbicara 
(kalam) di samping kemahiran membaca (qira'ah).22  

Namun demikian, model pesantren juga memiliki tantangan. Banyak pesantren, 
terutama yang salafi, masih sangat bergantung pada metode qawaid wa tarjamah (tata 
bahasa dan terjemahan), yang lebih menekankan pada analisis gramatikal teks daripada 
komunikasi lisan yang lancar. Kurikulumnya seringkali tidak terstandarisasi dan sangat 
bergantung pada figur dan keahlian kiai pengasuh.    

 
2. Madrasah: Sistem Formal Berbasis Kurikulum Nasional 

Berbeda dengan pesantren, madrasah (baik Ibtidaiyah, Tsanawiyah, maupun 
Aliyah) beroperasi dalam kerangka sistem pendidikan nasional yang formal dan 
terstruktur. Kekuatannya terletak pada kurikulum yang terorganisir dan sejalan dengan 
standar nasional yang ditetapkan oleh Kementerian Agama. Hal ini memungkinkan 
adanya integrasi yang lebih luas dengan berbagai disiplin ilmu umum.    

Akan tetapi, justru struktur formal inilah yang seringkali menjadi kelemahan utama 
dalam pembelajaran bahasa Arab. Pembelajaran seringkali bersifat teoritis, terbatas pada 
alokasi jam pelajaran yang minim, dan kurang intensif. Kendala paling krusial adalah 
ketiadaan lingkungan imersif. Setelah jam pelajaran usai, siswa kembali ke lingkungan 
yang tidak menggunakan bahasa Arab, sehingga tidak ada kesempatan untuk praktik dan 
pembiasaan. Hal ini menciptakan "kesenjangan kemampuan" yang signifikan antara 
lulusan madrasah dan pesantren. Motivasi siswa di madrasah seringkali bersifat 
ekstrinsik, yaitu hanya untuk memenuhi persyaratan akademik dan lulus ujian, bukan 
karena kebutuhan fungsional atau minat mendalam.    

Analisis komparatif ini menyingkap sebuah kontradiksi mendasar dalam lanskap 
pendidikan Islam di Indonesia. Di satu sisi, bahasa Arab diakui secara universal sebagai 
fondasi teologis yang krusial. Namun, di sisi lain, penguasaan fungsionalnya, terutama di 
jalur pendidikan formal (madrasah) yang menaungi mayoritas siswa Muslim, secara 
umum masih sangat rendah. Fenomena ini menunjukkan bahwa pengakuan akan 
pentingnya bahasa Arab tidak secara otomatis berbanding lurus dengan keberhasilan 
pedagogis. Kegagalan ini bukan berasal dari kurangnya kesadaran, melainkan dari 
kegagalan sistemik untuk menerjemahkan urgensi teologis tersebut menjadi praktik 
pembelajaran yang efektif dan lingkungan yang mendukung.    

Faktor pembeda paling signifikan yang menjelaskan disparitas hasil antara 
pesantren dan madrasah bukanlah metode atau kurikulum semata, melainkan ada atau 
tidaknya kesenjangan imersi. Lingkungan pesantren yang memaksa santri untuk hidup 

 
21 Imam Makruf, Manajemen Integrasi Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah Berbasis Pondok 

Pesantren. Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 14.2 (2016): 265-280 

https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/cendekia/article/download/570/632 diakses pada 28 juni 2025 
22 Syarifah dan Juriana, “Pembelajaran Bahasa Arab di Pesantren Al-Islam dan Darul Abror (Antara 

Tradisional dan Modern),” Edugama: Jurnal Kependidikan dan Sosial Keagamaan 6, no. 2 (2020): 142–169, 

https://media.neliti.com/media/publications/376267-none-757fc066.pdf. 

https://jurnal.iainponorogo.ac.id/index.php/cendekia/article/download/570/632


Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

191 
 

berkelendinan dengan bahasa Arab terbukti menjadi variabel kunci keberhasilan. 
Sebaliknya, madrasah yang memperlakukan bahasa Arab hanya sebagai salah satu mata 
pelajaran di antara yang lain, gagal menciptakan kebutuhan dan kesempatan untuk 
praktik nyata. Oleh karena itu, setiap upaya revitalisasi yang hanya berfokus pada 
perubahan metode atau pembaruan buku teks di madrasah, tanpa disertai strategi untuk 
menciptakan mikro-ekosistem imersif, kemungkinan besar akan menemui kegagalan. 

  
3. Perbandingan Ekosistem Pembelajaran Bahasa Arab: Pesantren vs. Madrasah 

Ekosistem pembelajaran bahasa Arab di Indonesia menunjukkan variasi yang 
signifikan antara lembaga pesantren dan madrasah. Perbedaan ini tidak hanya terletak 
pada struktur kurikulum, tetapi juga mencakup filosofi pendidikan, metode pengajaran, 
intensitas pembelajaran, serta lingkungan berbahasa yang terbentuk di masing-masing 
institusi.23 

Karakteristik 
Pesantren (Salafi & 
Khalafi/Modern) 

Madrasah (Negeri & 
Swasta) 

Filosofi & Tujuan 
Utama 

Memahami sumber-
sumber ajaran Islam 
(tafaqquh fiddin) melalui 
pengkajian kitab klasik; 
membentuk karakter 
ulama dan da'i.    

Memenuhi standar 
kompetensi 
kurikulum nasional; 
memberikan 
pengetahuan dasar 
bahasa Arab sebagai 
bagian dari 
pendidikan agama 
Islam.    

Model Kurikulum 

Bergantung pada 
kiai/pimpinan pondok; 
fokus pada kitab-kitab 
tertentu (funun kitab); 
modern 
mengintegrasikan 
kurikulum Kemenag.    

Terstruktur, 
terstandarisasi, dan 
mengacu pada 
kurikulum nasional 
(Kementerian 
Agama).    

Metode Dominan 

Qawaid wa Tarjamah, 
Halaqah, Sorogan 
(tradisional); Metode 
Langsung, Audiolingual 
(modern).    

Cenderung pada 
Qawaid wa 
Tarjamah, ceramah, 
dan latihan soal 
berbasis buku teks.    

Lingkungan Belajar 
(Bi'ah) 

Sangat imersif; 
penggunaan bahasa 
Arab dalam komunikasi 
harian, pengumuman, 
dan kegiatan asrama 
diwajibkan.    

Tidak imersif; 
penggunaan bahasa 
Arab terbatas hanya 
selama jam 
pelajaran di kelas.    

 
23 Atabik, Slamet Yahya, dan Mustajab, Model Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah Aliyah Berbasis 

Pesantren (Purwokerto: LPPM UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2021), 5–12. 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


192 
 

Intensitas & Alokasi 
Waktu 

Sangat tinggi; 
pembelajaran 
berlangsung sepanjang 
hari, baik formal di kelas 
maupun non-formal 
(pengajian, diskusi).    

Rendah; terbatas 
pada 2-4 jam 
pelajaran per 
minggu sesuai 
jadwal sekolah.    

Kekuatan Khas 

Penguasaan pasif 
(membaca kitab) dan 
aktif (berbicara) yang 
mendalam; motivasi 
intrinsik yang tinggi.    

Keteraturan sistem 
dan evaluasi; 
integrasi dengan 
ilmu-ilmu umum.    

Kelemahan Khas 

Kurikulum terkadang 
tidak terstandarisasi; 
bisa jadi kurang dalam 
kemahiran menulis 
formal (modern).    

Lulusan cenderung 
lemah dalam semua 
kemahiran 
berbahasa; motivasi 
rendah; 
"kesenjangan 
kompetensi-
performansi".    

Profil Lulusan 
Tipikal 

Mampu membaca kitab 
kuning; mampu 
berkomunikasi aktif 
dalam bahasa Arab 
(terutama lulusan 
pesantren modern).    

Memiliki 
pengetahuan 
teoretis tentang 
kaidah bahasa, 
namun kesulitan 
dalam penggunaan 
praktis (berbicara 
dan menulis).    

 
C. Studi Kasus Model Unggulan: Integrasi dan Inovasi dalam Praktik 

Gambaran strategi-strategi di atas bukanlah sekadar wacana teoretis. Beberapa 
lembaga pendidikan di Indonesia telah berhasil mengimplementasikannya dan dapat 
dijadikan model percontohan. 
• MAPK MAN 1 Surakarta.  

Model Integrasi Holistik Madrasah Aliyah Program Keagamaan (MAPK) di MAN 1 
Surakarta menunjukkan keberhasilan model integrasi tiga pilar kurikulum: (1) kurikulum 
formal Kementerian Agama di pagi hari, (2) program tutorial bahasa Arab intensif di sore 
hari, dan (3) program pembiasaan bahasa di lingkungan asrama. Model ini secara efektif 
menggabungkan struktur pendidikan formal dengan lingkungan imersif ala pesantren. 
Keberhasilannya didukung oleh faktor-faktor kunci seperti pembinaan dan 
pendampingan yang berkelanjutan, serta kualitas sumber daya manusia pengajar yang 
unggul, di mana banyak di antaranya adalah lulusan dari universitas-universitas 
terkemuka di Timur Tengah.24    

• Pondok Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah.  

 
24 Zainal Arifin dan Munif Rofi’atur Rohmah, Eksistensi dan Pengembangan Kurikulum Madrasah Aliyah 

Program Keagamaan (MAPK) MAN 1 Surakarta, Academia.edu, 2019,  

https://www.academia.edu/67140380/Eksistensi_dan_Pengembangan_Kurikulum_Madrasah_Aliyah_Pro

gram_Keagamaan_MAPK_MAN_1_Surakarta.. 



Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

193 
 

Model pembiasaan komunikatif di pesantren ini menjadi contoh sukses implementasi 
metode-metode komunikatif. Mereka menerapkan Metode Langsung (Mubasyaroh) dan 
Metode Dengar-Ucap (Audiolingual) secara sistematis. Santri baru diwajibkan menghafal 
sejumlah besar kosakata dasar dan langsung didorong untuk mempraktikkannya dalam 
percakapan sehari-hari, bahkan jika masih terdapat kesalahan gramatikal pada tahap 
awal. Fokus pada pembentukan kebiasaan (habit formation) melalui mendengar dan 
meniru secara berulang-ulang terbukti sangat efektif dalam membangun kelancaran dan 
kepercayaan diri berbahasa para santri. Inovasi digital yang diinisiasi oleh para guru juga 
turut meningkatkan antusiasme belajar.25    

Kedua studi kasus ini menyampaikan pelajaran penting bahwa keberhasilan revitalisasi 
tidak ditentukan oleh satu metode tunggal, melainkan oleh pendekatan sistemik yang 
menggabungkan kurikulum yang kokoh, metode pengajaran yang komunikatif, lingkungan 
belajar yang imersif baik secara fisik maupun virtual, serta dukungan sumber daya manusia 
yang berkualitas. 

 
D. Paradigma dan Strategi Revitalisasi Pembelajaran 

Setelah melalui diagnosis mendalam terhadap berbagai problematika pembelajaran 
bahasa Arab di madrasah, bagian ini beralih dari analisis ke arah preskriptif dengan 
menawarkan kerangka strategis untuk revitalisasi. Fokus utama diarahkan pada pergeseran 
paradigma dari pendekatan tradisional yang berpusat pada penguasaan kaidah gramatikal 
menuju pendekatan yang komunikatif, fungsional, dan terintegrasi, yang diperkuat oleh 
pemanfaatan teknologi serta penggabungan konten keislaman melalui model Content and 
Language Integrated Learning (CLIL). Strategi-strategi ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi 
juga telah terbukti berhasil melalui studi kasus di sejumlah lembaga pendidikan unggulan. 

Langkah awal yang paling mendasar dalam revitalisasi pembelajaran bahasa Arab 
adalah transformasi paradigma pembelajaran dari pendekatan struktural yang berfokus 
pada penguasaan kaidah gramatikal menuju pendekatan komunikatif yang menekankan 
penggunaan bahasa sebagai alat komunikasi yang fungsional dan bermakna. Pendekatan 
Komunikatif (al-Madkhal al-Ittishali) menempatkan kompetensi komunikatif sebagai tujuan 
utama, yang mencakup kefasihan, ketepatan, dan kemampuan menggunakan bahasa 
secara kontekstual dalam empat keterampilan utama, yaitu menyimak (istima), berbicara 
(kalam), membaca (qira’ah), dan menulis (kitabah). Implementasi pendekatan ini menuntut 
penggunaan metode-metode yang bersifat interaktif dan berbasis praktik langsung, 
seperti:26 
• Metode Langsung (al-Thariqah al-Mubasyarah): Metode ini mengasumsikan 

pembelajaran bahasa asing sama seperti pemerolehan bahasa ibu. Penggunaan bahasa 
ibu dihindari, dan guru menggunakan bahasa Arab secara langsung dalam proses 
belajar-mengajar, dibantu dengan alat peraga dan gestur. Fokusnya adalah pada latihan 
percakapan secara intensif.    

 
25 Mandaga Azhari Tarigan, Efektivitas Komunikasi Interpersonal Guru dalam Penerapan Long Life 

Education pada Santri di Madrasah Swasta Aliyah Pondok Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah Medan ( 2022), 

diakses 1 Juli 2025. 

https://repositori.uma.ac.id/jspui/handle/123456789/24420.. 
26 Ahmad Fauzi, “Revitalisasi Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah,” El-Wahdah: Jurnal Studi 

Pendidikan dan Pemikiran Islam 8, no. 2 (2023): 115. 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


194 
 

• Metode Dengar-Ucap (Audio-Lingual): Menekankan pada pembentukan kebiasaan 
berbahasa melalui latihan pola kalimat (drills) dan dialog yang diulang-ulang. Urutannya 
adalah menyimak terlebih dahulu, baru kemudian berbicara, membaca, dan menulis.    

• Metode Komunikatif Lainnya: Termasuk Community Language Learning, yang bertujuan 
mengurangi kecemasan siswa dan membangun komunitas belajar yang suportif, serta 
Metode Percakapan yang secara spesifik melatih keterampilan berbicara dalam konteks 
nyata.    

Selain pendekatan metodologis, inovasi pedagogis berbasis teknologi menjadi elemen 
penting dalam revitalisasi pembelajaran. Teknologi tidak lagi berfungsi sekadar sebagai alat 
bantu, melainkan sebagai akselerator transformasi lingkungan belajar. Penggunaan media 
pembelajaran multimedia, seperti audio, visual, dan audiovisual, memungkinkan guru 
menyajikan materi secara lebih kontekstual dan menarik. Presentasi interaktif yang disisipi 
audio, video, atau animasi terbukti mampu meningkatkan fokus belajar dan memperkaya 
pengalaman linguistik siswa.27 

Lebih jauh, pemanfaatan aplikasi pembelajaran berbasis mobile dan platform 
gamifikasi telah menunjukkan efektivitas dalam meningkatkan motivasi belajar. Unsur 
permainan seperti poin, lencana, dan leaderboard menciptakan suasana kompetitif yang 
sehat dan menyenangkan, terutama dalam aktivitas yang bersifat repetitif seperti 
penguasaan kosakata (mufradat) atau struktur kalimat. 

Namun, inovasi paling strategis terletak pada penciptaan lingkungan imersif virtual. 
Melalui akses internet, siswa dapat terhubung dengan materi otentik berbahasa Arab seperti 
berita daring, blog, video edukatif, dan media sosial. Interaksi langsung dengan penutur asli 
melalui platform komunikasi daring juga memungkinkan terbentuknya bi’ah lughawiyyah 
virtual yang mendekati pengalaman belajar alami. Hal ini sangat penting untuk 
menjembatani kesenjangan imersi yang selama ini menjadi tantangan utama di madrasah.28 

Studi kasus di Pesantren Ar-Raudlatul Hasanah memperkuat temuan ini. Inisiatif guru 
dalam menggunakan PowerPoint yang dirancang secara visual menarik, disertai audio dan 
video pendukung, terbukti mampu meningkatkan antusiasme dan fokus santri dalam proses 
pembelajaran. Fakta ini menunjukkan bahwa bahkan adopsi teknologi sederhana pun dapat 
memberikan dampak signifikan apabila diimplementasikan secara kreatif dan konsisten. 

Lebih lanjut, pendekatan integratif melalui model Content and Language Integrated 
Learning (CLIL) menawarkan solusi strategis untuk mengatasi persoalan relevansi dan 
motivasi dalam pembelajaran bahasa Arab. Dalam pendekatan ini, bahasa Arab tidak 
diajarkan sebagai subjek yang terpisah, melainkan digunakan sebagai medium pengantar 
untuk mempelajari konten keislaman seperti Fiqh, Tafsir, Hadis, dan Sejarah Peradaban 
Islam. Praktik ini telah berlangsung lama di pesantren melalui pengkajian kitab kuning, di 
mana santri secara simultan mengembangkan kompetensi linguistik dan pemahaman 
keilmuan. 

Penelitian Syamsul Arifin dkk. menunjukkan bahwa penerapan CLIL dalam 
pembelajaran bahasa Arab berbasis konten keislaman secara signifikan meningkatkan 
keterlibatan kognitif siswa. Ketika mata pelajaran seperti Tafsir, Hadis, dan Fiqh diajarkan 
dalam bahasa Arab, siswa tidak hanya belajar memahami isi, tetapi juga terbiasa 

 
27 Betty Mauli Rosa Bustam et al., Inovasi Media Pembelajaran Bahasa Arab Berbasis Pemanfaatan 

Teknologi (Yogyakarta: UAD Press, 2024) h. 79–81. 
28 Aziz Suud M. Abdul, “Transformasi Pembelajaran Bahasa Arab di Era Digital: Antara Inovasi Teknologi 

dan Tantangan Penerapan,” Qolamuna: Keislaman, Pendidikan, Literasi dan Humaniora (2025) h. 2–4, 



Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

195 
 

menggunakan bahasa Arab dalam konteks akademik yang bermakna.29 Keunggulan 
pendekatan ini terletak pada kemampuannya membentuk motivasi intrinsik. Siswa tidak lagi 
belajar bahasa Arab sekadar untuk memenuhi tuntutan kurikulum atau lulus ujian, melainkan 
karena mereka menyadari bahwa penguasaan bahasa Arab adalah kunci untuk memahami 
ajaran Islam secara mendalam. Dengan demikian, CLIL berfungsi sebagai katalisator yang 
mengubah bahasa Arab dari sekadar tujuan menjadi sarana intelektual yang esensial. 

 
E.  KESIMPULAN 

Revitalisasi pembelajaran bahasa Arab di Indonesia tidak dapat dipandang semata 
sebagai upaya teknis dalam perbaikan kurikulum atau metodologi di lingkungan pendidikan 
Islam. Lebih dari itu, ia merupakan investasi strategis yang memiliki implikasi luas terhadap 
posisi Indonesia dalam percaturan global, khususnya dalam bidang diplomasi, ekonomi 
syariah, dan kepemimpinan di dunia Islam. Jika dilakukan secara serius dan terstruktur, 
revitalisasi ini akan menghasilkan dividen strategis yang signifikan bagi kepentingan 
nasional Indonesia. 

Dalam konteks hubungan internasional yang semakin kompleks, penguasaan bahasa 
asing menjadi instrumen diplomasi yang sangat bernilai. Bahasa Arab, sebagai salah satu 
dari enam bahasa resmi Perserikatan Bangsa-Bangsa dan bahasa kerja utama Organisasi 
Kerja Sama Islam, memiliki posisi strategis dalam membangun pengaruh dan jejaring 
diplomatik. Bagi Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, 
penguasaan bahasa Arab oleh diplomat, pejabat, dan profesional menjadi kunci untuk 
memperkuat posisi tawar di kawasan Timur Tengah dan dunia Islam secara lebih luas. 
Sejarah mencatat bahwa kemampuan tokoh-tokoh seperti Haji Agus Salim dalam berbahasa 
Arab secara fasih menjadi faktor penting dalam diplomasi awal Indonesia, termasuk dalam 
memperoleh pengakuan kemerdekaan dari negara-negara Arab. Kemampuan 
berkomunikasi langsung tanpa perantara penerjemah memungkinkan terbentuknya 
hubungan yang lebih personal, pemahaman budaya yang lebih dalam, dan kepercayaan 
yang lebih kuat. Di era kontemporer, penguasaan bahasa Arab membuka peluang bagi 
Indonesia untuk memainkan peran lebih aktif dalam diplomasi multilateral, mediasi konflik, 
dan kerja sama ekonomi di forum-forum internasional. Selain itu, semakin banyaknya 
pelajar, akademisi, dan pelaku usaha Indonesia yang mampu berkomunikasi dalam bahasa 
Arab akan memperkuat soft power nasional. Mereka dapat menjadi duta budaya yang 
memperkenalkan Islam Nusantara yang moderat, membangun jembatan pemahaman 
antarbangsa, dan memperkuat citra Indonesia sebagai negara Muslim demokratis yang 
progresif.30 

Lebih jauh, penguasaan bahasa Arab juga merupakan prasyarat fundamental bagi 
Indonesia untuk mewujudkan visinya sebagai pusat ekonomi dan keuangan syariah global. 
Seluruh kerangka konseptual dan terminologi teknis dalam ekonomi syariah, seperti akad 
mudharabah, musyarakah, murabahah, ijarah, sukuk, dan takaful, berakar dari fikih 

 
29 Syamsul Arifin, Mauidlotun Nisa’, dan Banun Binaningrum, “Integrasi Pembelajaran Bahasa Arab dan 

Islam: Aplikasi Content Language Integrated Learning (CLIL),” Tarbawi: Jurnal Studi Pendidikan Islam 10, no. 

1 (2021): h. 49–51, https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/tarbawi/article/download/161/124. 
30 Khoirurrijal. (1922) Bahasa Arab dan Hubungan Diplomasi Internasional. Universitas Islam Negeri 

Jurai Siwo Metro Lampung, 9 Januari 2022. https://www.metrouniv.ac.id/artikel/bahasa-arab-dan-hubungan-

diplomasi-internasional/. Diakses pada 7 Juli 2025 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah
https://www.metrouniv.ac.id/artikel/bahasa-arab-dan-hubungan-diplomasi-internasional/
https://www.metrouniv.ac.id/artikel/bahasa-arab-dan-hubungan-diplomasi-internasional/


196 
 

muamalah yang ditulis dalam bahasa Arab klasik. Untuk dapat berinovasi dalam 
pengembangan produk, merumuskan standar, dan memimpin wacana intelektual global, 
para praktisi, regulator, dan akademisi Indonesia harus memiliki kompetensi linguistik yang 
memadai untuk mengakses sumber-sumber primer seperti Al-Qur’an, Hadis, dan kitab-kitab 
fikih. Tanpa kemampuan ini, Indonesia berisiko hanya menjadi konsumen atau pengikut tren 
yang ditetapkan oleh pusat-pusat keuangan syariah lain, bukan sebagai pelopor atau 
pemimpin. Dengan demikian, revitalisasi pembelajaran bahasa Arab merupakan fondasi 
dalam membangun sumber daya manusia unggul yang mampu mengisi posisi strategis di 
sektor ekonomi syariah. Rantai kausalitasnya sangat jelas. Yaitu peningkatan kualitas 
pendidikan bahasa Arab di tingkat dasar dan menengah akan menghasilkan lulusan yang 
siap melanjutkan ke jenjang pendidikan tinggi dan profesional, yang pada gilirannya akan 
memperkuat daya saing dan pengaruh Indonesia di tingkat global.31 

Untuk mewujudkan visi strategis tersebut, diperlukan kebijakan yang bersifat sistemik, 
terkoordinasi, dan berani. Upaya parsial dan sporadis terbukti tidak cukup. Oleh karena itu, 
pendekatan holistik yang menggabungkan reformasi dari tiga arah yaitu regulasi dari 
pemerintah pusat, inovasi dari lembaga pendidikan, dan penguatan jaringan kolaboratif, 
menjadi sangat penting. Pemerintah perlu memimpin pengembangan kurikulum nasional 
bahasa Arab yang baru, yang berorientasi komunikatif dan mengintegrasikan model 
pembelajaran berbasis konten seperti CLIL. Kurikulum ini harus menetapkan standar 
kompetensi yang mencakup dimensi kognitif dan performatif, serta disesuaikan dengan 
jenjang pendidikan. Di sisi lain, guru sebagai ujung tombak revitalisasi perlu mendapatkan 
pelatihan profesional berkelanjutan yang berfokus pada metodologi modern, pemanfaatan 
teknologi digital, dan pengembangan materi ajar yang kontekstual. Sistem sertifikasi guru 
juga perlu diperbarui agar mencakup evaluasi terhadap kompetensi komunikatif aktif, bukan 
hanya pengetahuan teoretis.32 

Selain itu, investasi pada infrastruktur digital dan ekosistem pembelajaran daring harus 
menjadi prioritas. Akses internet yang stabil, laboratorium bahasa, dan perangkat 
multimedia perlu disediakan secara merata di madrasah dan pesantren. Pemerintah juga 
harus mendukung pengembangan sumber belajar digital berbahasa Arab yang berkualitas 
tinggi, seperti platform daring, aplikasi mobile, bank soal, dan permainan edukatif yang 
dapat diakses secara terbuka. Kemitraan antara madrasah dan pesantren juga perlu 
difasilitasi melalui program-program seperti guru tamu, kolaborasi kurikulum, dan kegiatan 
bersama. Di tingkat internasional, program beasiswa, pertukaran pelajar dan guru, serta 
pelatihan jangka pendek ke negara-negara Arab harus diperluas untuk menciptakan 
pengalaman imersi otentik yang membentuk pendidik dan profesional dengan kefasihan 
bahasa dan pemahaman budaya yang mendalam.33 

Dengan menjalankan agenda kebijakan yang terpadu dan berorientasi jangka panjang, 
Indonesia tidak hanya akan mengatasi problematika pembelajaran bahasa Arab yang telah 

 
31 Roziqi, Muhammad Ainur, dan Mochammad Firdaus. Bahasa Arab untuk Ekonomi Syariah. Malang: 

UMM Press, 2024. h. v-viii 
32 Kementerian Agama RI, Struktur Kurikulum Madrasah Aliyah Berdasarkan KMA 450 Tahun 2024,  

https://www.hanapibani.com/2025/06/struktur-kurikulum-ma-berdasarkan-kma-450-thn-2024.html. 

diakses 7 Juli 2025, 
33 Kementerian Agama RI, Bangun Infrastruktur Digital Pesantren, Kemenag Digitalisasi Kitab Kuning, 

Kemenag.go.id, 2024,  

https://kemenag.go.id/nasional/bangun-infrastruktur-digital-pesantren-kemenag-digitalisasi-kitab-kuning-

d5UiT. 

 

https://kemenag.go.id/nasional/bangun-infrastruktur-digital-pesantren-kemenag-digitalisasi-kitab-kuning-d5UiT
https://kemenag.go.id/nasional/bangun-infrastruktur-digital-pesantren-kemenag-digitalisasi-kitab-kuning-d5UiT


Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

197 
 

berlangsung lama, tetapi juga akan memosisikan dirinya sebagai kekuatan strategis dalam 
diplomasi, ekonomi syariah, dan kepemimpinan dunia Islam. Revitalisasi bahasa Arab bukan 
sekadar proyek pendidikan, melainkan fondasi bagi kebangkitan peran global Indonesia di 
abad ke-21. 
  

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


198 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Wahab Rosyidi. Manajemen Mutu Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah. Malang: 
UIN Maulana Malik Ibrahim, 2021. 

Atabik, Slamet Yahya, dan Mustajab. Model Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah Aliyah 
Berbasis Pesantren. Purwokerto: LPPM UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2021. 

Aziz Suud M. Abdul. “Transformasi Pembelajaran Bahasa Arab di Era Digital: Antara Inovasi 
Teknologi dan Tantangan Penerapan.” Qolamuna: Keislaman, Pendidikan, Literasi 
dan Humaniora, 2025. 

Betty Mauli Rosa Bustam et al. Inovasi Media Pembelajaran Bahasa Arab Berbasis 
Pemanfaatan Teknologi. Yogyakarta: UAD Press, 2024. 

Ibnu Abi Syaibah. Al-Muṣannaf, Juz 7. Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2005. 

Ibnu Taimiyah. Iqtida` Asshirat al-Mustaqim li Mukhalafati Ashabil Jahim. Ed. Nashir ibn Abd 
al-Karim al-Aql. Riyadh: Dar At-Thayyibah, 1999. 

Imam Al-Baihaqi. Sunan al-Kubra, Juz 6. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2003. 

Imelda Wahyuni. Genealogi Bahasa Arab: Perkembangannya sebagai Bahasa Standar. 
Yogyakarta: Deepublis, 2017. 

Muhammad Mubasysyir Munir. Linguistik Arab dan Pembelajarannya: Pendekatan 
Psikolinguistik. Malang: CV Gita Lentera, 2024. 

Muhbib Abdul Wahab. Peran Bahasa Arab dalam Pengembangan Ilmu dan Peradaban Islam. 
Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2014. 

Roziqi, Muhammad Ainur, dan Mochammad Firdaus. Bahasa Arab untuk Ekonomi Syariah. 
Malang: UMM Press, 2024. 

Udin Zaenudin. Problematika Penutur Non Arab dalam Pembelajaran Bahasa Arab. 
Tasikmalaya: Institut Agama Islam Tasikmalaya, 2022. 

Abdul Azis. Pembelajaran Bahasa Arab di Pesantren: Mengatasi Permasalahan dengan 
Strategi, Metode, dan Pendekatan Pembelajaran. Mataram: Sanabil, 2021. 

Jurnal 

Ahmad Fauzi. “Revitalisasi Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah.” El-Wahdah: Jurnal Studi 
Pendidikan dan Pemikiran Islam 8, no. 2 (2023): 115. 

Aulia Rahman, Wahid Murni, dan Nurhadi. “Manajemen Kurikulum Bahasa Arab di 
Madrasah: Kajian Problematika.” Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan 
14, no. 2 (2016): 265–280. 



Imron Rosyadi, Badrus Samsul Fata                                                          Al-Fikrah, Vol. 5 No. 2 Agustus 2025 
e-ISSN 2809-2252 
p-ISSN 2808-3571 

 https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah 
 

199 
 

Imam Makruf. “Manajemen Integrasi Pembelajaran Bahasa Arab di Madrasah Berbasis 
Pondok Pesantren.” Cendekia: Jurnal Kependidikan dan Kemasyarakatan 14, no. 2 
(2016): 265–280. 

Lilis Solehatin. “Penerapan Strategi Pembelajaran Bahasa Arab bagi Penutur Non-Arab 
dalam Konteks Indonesia.” Yudistira: Jurnal Pendidikan dan Sosial Humaniora 5, no. 2 
(2023): 67–68. 

Muhammad Nasrulloh. “Sejarah Kronologi Bahasa Arab: Semitik.” Tarbawi: Journal on 
Islamic Education, UIN SATU Tulungagung, 2023. 

Rini Astuti, Akla, dan Albarra Sarbaini. “Strategi Pembentukan Lingkungan Berbahasa Arab 
di Madrasah Aliyah.” An-Nabighoh 22, no. 1 (2020): 17–36. 

Syarifah dan Juriana. “Pembelajaran Bahasa Arab di Pesantren Al-Islam dan Darul Abror 
(Antara Tradisional dan Modern).” Edugama: Jurnal Kependidikan dan Sosial 
Keagamaan 6, no. 2 (2020): 142–169. 

Syamsul Arifin, Mauidlotun Nisa’, dan Banun Binaningrum. “Integrasi Pembelajaran Bahasa 
Arab dan Islam: Aplikasi Content Language Integrated Learning (CLIL).” Tarbawi: 
Jurnal Studi Pendidikan Islam 10, no. 1 (2021): 49–51. 

Sumber Internet 

Khoirurrijal. “Bahasa Arab dan Hubungan Diplomasi Internasional.” Universitas Islam Negeri 
Jurai Siwo Metro Lampung, 9 Januari 2022. 
https://www.metrouniv.ac.id/artikel/bahasa-arab-dan-hubungan-diplomasi-
internasional/.. 

Kementerian Agama RI. Struktur Kurikulum Madrasah Aliyah Berdasarkan KMA 450 Tahun 
2024. https://www.hanapibani.com/2025/06/struktur-kurikulum-ma-berdasarkan-
kma-450-thn-2024.html.. 

Kementerian Agama RI. “Bangun Infrastruktur Digital Pesantren, Kemenag Digitalisasi Kitab 
Kuning.” Kemenag.go.id, 2024. https://kemenag.go.id/nasional/bangun-
infrastruktur-digital-pesantren-kemenag-digitalisasi-kitab-kuning-d5UiT.. 

Mandaga Azhari Tarigan. “Efektivitas Komunikasi Interpersonal Guru dalam Penerapan 
Long Life Education pada Santri di Madrasah Swasta Aliyah Pondok Pesantren Ar-
Raudlatul Hasanah Medan.” 2022. 
https://repositori.uma.ac.id/jspui/handle/123456789/24420.. 

Zainal Arifin dan Munif Rofi’atur Rohmah. “Eksistensi dan Pengembangan Kurikulum 
Madrasah Aliyah Program Keagamaan (MAPK) MAN 1 Surakarta.” Academia.edu, 
2019. 

https://stai-binamadani.e-journal.id/Alfikrah


200 
 

https://www.academia.edu/67140380/Eksistensi_dan_Pengembangan_Kurikulum_
Madrasah_Aliyah_Program_Keagamaan_MAPK_MAN_1_Surakarta. 


